熟

THE

5. 11. 43.

PRINCESS OF WALES

# BARASVATI BHAVARA STUDIES

Edited by

Dr. M. D. SHASTRI

VOL. X.

VERNMENT SANSKRIT LIBRARY, BENARES.

XXX (B)

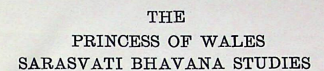
1938

Rupees five for each volume).

43

10 67





\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

EDITED BY
M. D. SHASTRI

Vol. X.

Printed by Rameshwar Pathak, at the Tara Printing Works, Benares and published under the authority of the Government of the United Provinces by the Superintendent of the Government Press, Allahabad.

GOVERNMENT SANSKRIT LIBRARY, BENARES.

1938.

100 - 8 360 - 28 William 28

015 6 8.10 XXXB

#### CONTENTS.

| Pape | ers                                                                      | Pages   |
|------|--------------------------------------------------------------------------|---------|
| 1.   | THE CONCEPTION OF PHYSICAL AND SUPERPHYSICAL ORGANISM IN SANSKRIT        |         |
|      | LITERATURE, by Gopinath Kaviraj                                          | 1-20    |
| 2.   |                                                                          |         |
|      | SAKTA TANTRA, by Gopinath Kaviraj                                        | 21—29   |
| 3.   | A SHORT NOTE ON TATTVASAMĀSA, by Gopinath Kaviraj                        | 30—34   |
| 4.   |                                                                          |         |
|      | IDEA, by Mangal Deva Shastri                                             | 35—56   |
| 5.   | SPORTS AND GAMES AS REFERRED TO IN                                       |         |
|      | SANSKRIT LITERATURE, by Anant                                            |         |
|      | Shastri Pharke                                                           | 57—98   |
| 6.   | OBJECTS OF OFFERINGS IN THE SRAUTA SACRIFICES, by A. Chinnaswami Shastri | 99—112  |
| 7.   | AGRICULTURE IN THE VEDAS, by S. N.                                       |         |
|      | Jharkhandi                                                               | 113—123 |
| 8.   | AN ENQUIRY INTO THE NATURE OF SPEECH, by Haran Chandra Bhattacharya.     | 124—132 |
| 9.   | DEITIES AND OBJECTS OF OFFERINGS                                         |         |
|      | IN THE STAUTA SACRIFICES, by Bhagavat Prasad Mishra                      | 133—142 |
| 10   | A COMPARISON OF THE RGVEDA-PRATI-                                        |         |
| 10.  | śakhya with the Paninian Grammar,                                        |         |
|      | by Mangal Deva Shastri                                                   | 143—161 |
| 11.  |                                                                          |         |
|      | Santimoy Banerjee                                                        | 162—181 |
| 12.  |                                                                          |         |
|      | by Mangal Deva Shastri                                                   | 182—192 |

#### I—The Conception of Physical and Superphysical Organism in Sanskrit Literature By M. M. GOPI NATH KAVIRAJ, M. A.

The doctrine of a hyper-physical body, over and above the physical organism with which we are familiar, has from times immemorial been known, not only to the mystics and saints but even to the philosophers of all countries. But the question does not seem to have received the attention which from its interest and importance it really deserves. A deep and close search into the contents of the ancient and mediaeval literature would serve to show that there are ample literary data for preparing a consistent account of this doctrine. The following brief paper attempts to present some aspects of this doctrine with special reference to the religiophilosophical literature of India, illuminated by the personal experience of yogins.

But before proceeding into a discussion of the superphysical body it would be well to speak a few words on the physical body with which in its dense earthly form we are generally familiar. In its usual connotation the physical body represents the outcome of a process of organisation of physical matter.

This process of organisation is a gradual one. It is believed that the Principle of Life (चिद्वीर्य) being infused into Matter acts as a stimulus. Matter, informed with this principle, responds to it in the form of a Yoni corresponding to the principle concerned. The Principle of Life is fundamentally one and indivisible but holds within it germs of multiplicity. In the same way the Great or Universal Yoni is Unitive, but in it is involved a countless variety of forms. The inter-relation between Linga and Youi helps to bring into manifestation a series of mutually related Lingas and Yonis, arranged in an ascending order of gradual perfection of structure and function. What the exact number of these creative matrices (yonis) is or whether there is a fixed number at all remains an undecided question. The statement in the Puranas and in other parts of ancient literature that there are in all eight million and eighty-four thousand yonis intervening between the earliest form of organised life and its most perfected manifestation in human form is a vague assertion based apparently on the association of the mystic number '84'\*.

<sup>\*</sup> There are different ways of computing the number of births in each of the main divisions of life. The Garuda Purāna (Ch. II) speaks of the four Youis, each of which comprises 2 million and 10 thousand sub-species.

But whatever the exact number might be it was believed by the ancient Indian thinkers that the attainment of human form was the result of a very slow and tardy process of natural evolution. The entire scale of biological development was subjected to a careful examination, on which certain well-marked genetic characteristics were discovered and a working classification of the species based on these characteristics was arrived at. The number of these main classes is usually held to be four and this quardruple division has become practically established.

एकविंशति लक्षाणि हाण्डजाः परिकीर्तिताः।
स्वेदजाश्च तथैवोक्ता उद्भिज्जास्तत्प्रमाणतः॥
जरायुजाश्च तावन्तो मनुष्याद्याश्च जन्तवः।
सर्वेषामेव जन्तृनां मानुष्यां सुदुर्लभम्॥

(Quoted in Bengali Viśva Kośa, Vol. 16. ? p. 89).

But the Brhad Visnu Purāna and the Karmavipāka refer to six Yonis as जलज, स्थावर, रुमि, पद्यी, पद्या and मानुष. To these Yonis the former work assigns 9, 20, 11, 10, 30 & 4 lakh varieties respectively. These figures are somewhat differently stated in the Karma Vipāka, viz. 9, 30, 10, 11, 20 & 4 making up the total into 84 and not 83, as in the other book. Vidyāranya in his Anubhūtiprakāsa (1.56), in the section on Ait. Up., speaks of 84 lakh yonis as a classical fact. Charaka (Śārira° III. 23 ', Śańkarāchārya ( in Prapanchasāra I ) and other old writers always accepted this division, on the assumption that the principal yonis are four in number. There is no doubt that the human form is considered to be the consummation of all forms in the natural kingdom. The evolutionary process is bound to result in greater and greater perfection in the form evolved. In terms of the Taittiriya Upanishad it is the Annamaya Kośa which appears first. In the lowest form of the animal world this is the only Kośa which predominates, the other Kośas remaining dormant. In the next higher grades of the animal world the Pranamaya Kośa also asserts itself. And so on till the Manomaya Kośa is evolved and the organism assumes the human form. It is after a prolonged period of continuance in this field that the Vijnanamaya Kośa comes out. The Anandamaya Kośa however appears. last of all and perfects the form. But it should be borne in mind that the first or the Annamaya Kośa alone is the physical body with which we are immediately concerned. The gradual perfection of this body therefore means that as it advances from the lowest sub-human type to the human configuration it gets. more and more complex with the infusion of the higher principles.

There are divergent opinions, however, in regard to the meaning of the term Yoni referred to above\*. Praśastapāda in his Padārtha dharma Sangraha speaks of earthly bodies as Yonija and Ayonija, and Śrīdhara explains in this connection the meaning of the term 'Yoni' as "union of Śukra and Śonita" (अक्शोणितसंनिपात). The Yonija bodies from this point of view would be those which are sexually born and the Ayonija the others which are not so produced. This is of course a narrow view. But the more liberal standpoint is represented by the view of the Buddhist teacher, Vasubandhu, who considers Yoni as the only matrix of generation of life, so

<sup>\*</sup> The Chhānd. Up. (VI. 3. 1) says: तेवां खल्वेवां मृतानां त्रीण्येव वीजानि भवन्ति— श्रान्डजं जीवजमुद्भिजनिमिति। This employs the term वीज instead of योनि as the source of animal variation, and this is held to be threefold. But Bā larāyaṇa (Ved. Sut. 3. 1. 21) observes that the third type, viz. Udbhijja, includes संशोकज (संशोक = स्वेद, Ratnaprabhā) type (तृतीयशब्दावरीय). Śaṅkarā-chārya points out here that Udbhijja is of 2 kinds—viz. स्थावर and जङ्गम— the former meaning plants and latter the स्वेदजड. The word उद्भिजन, according to him, means भृम्युदकोद्भेद which is common to hoth kinds, though the two kinds are mutually distinct. Hence the 4 kinds mentioned in Aitareyaka are also correct. The Ratnaprabhā points out that plants issue forth from earth, whereas the Svedajas (युकादि) from water: भृमिमुद्धिय जायते वृक्षादिकं, उदकमुद्भिय युकादि जङ्गमिति भेद:। Sureśvarā-

that in his opinion there can be no such thing as an ayonija body. The a-sexually generated bodies which in common parlance are known as ayonija—be they of celestial beings or of infusoria—are also recognised as Yonija in the Abhidharma Kośa. The view of Vasubandhu is really the accepted doctrine of the Buddhist Schools and is found even in the Pali Canonical literature.

What is the bearing of Yoni on the development of a particular form? The question is answered by Charaka, though only in a partial manner. He says (Śārīrasthāna, III. 23) that the difference of Yoni is ultimately based on the difference of collocation of parts or configuration (ākāra or samsthāna). Differences in collocation being of a great variety, variation in the origin of species calls for no explanation. Judged thus, the Yoni would correspond to a mould into which the germinal and other fecundating

chārya in his Vārtika on Dakṣiṇāmūrti Stotra speaks of 4 kinds of Jīvas in this order, viz. उद्भिद, स्वेदन, श्रण्डन and जरायुन। This is in order of जानादिवृत्तितारतम्य. The Siva Girā (8.2) also refers to this fourfold class of Yoni. The Sānkhya Sūtra (5.111) recognises the 4 Yonis and notes that the origin of bodies may be different also. Among the different kinds of bodies he mentions संकल्पन e. g. the bodies of Manu &c. सांसिट्टिक e. g. those produced through Mantra, Ausadha &c.

particles (गर्भकरा भावाः) fall (आसेचन)ः This is of course for egg-born and uterine creatures. The Yoni in such cases serves as the bimba, whereas the form evolved, i. e. the body produced, is its reflected image (cf Charaka, Śārīrasthāna, III. 24). Chakradatta notes (Ibid): समुदायात्मकः सन्तिति यद्यपि समुदायजन्यः तथापि योनिरूपकारणमहिसा स्वयोनिसदृश एव भवति नान्ययोनिसदृशः। It is asserted that the male seed (वीज) contains in it parts which form the different components (angas and pratyangas) of the resulting body: मनुष्यवीजं हि प्रत्यङ्ग-वीजभागसमुदायात्मकं स्वसदृश्वश्वरङ्गसमुदायरूपपुरुषजनकम्।

Uniformity in a species is therefore due to sameness of Yoni (Chakradatta, Śārīrasthāna, III. 25).

) The first kingdom is represented by what Sankarā-chārya calls by the name of sthāvaras (Prapaicha-sāra 1.64), which include plants, herbs, trees and other kinds of life. Being the results of organisation of matter they are generally looked upon, and rightly, as bodies possessed of life and consciousness (cf. Brh. Up. III. 9; Sankara Miśra on Vaiś. Sut. 4. 25). And as such they are deemed as vehicles through which pleasure and pain may be experienced (भोगायतन). But Udayana observes in the Kiraṇāvalī (p. 57) that though in their case the fundamental characteristic of a body can not be questioned it is relatively insignificant, in consequence of the fact that they have a very dull and dormant consciousness (अतिमन्द अन्तःसंज्ञ).

Similarly Manu ( 1. 49 ) also notes this very fact, when he says that trees have a dormant consciousness and feel pleasure and pain—अन्तः संदा अवस्ति सुखदुः खस्मिन्विताः . This is exactly the view of the Bhāgavata (3.10.19-20),\* Śańkara Miśra in his Upaskāra on the Vaiśeṣika Sūtra 4. 25, Guṇaratna in the Ṣaḍdarśana Samuchchaya vṛtti † and Chakrapāṇi Datta in the Bhānumatī ‡ . Mādhavāchārya in the Vivaraṇaprameya Saṇgraha ( p. 185 ) says that the trees, though devoid of sense golakas, have sensations ( विषयोपस्म्म ) and are not insentient and that therefore to cut them is looked upon as injury ( दिसा ) in the Veda, thereby implying that they are living (प्राणी).

<sup>\*</sup> The Bhāgavata speaks of six species of plants, viz. (i) vanaspati, which bears fruits without flowers, (ii) osadhi, which dies as soon as the fruit is ripe, (iii) latā or creepers, (iv) tvaksāra, e. g. bamboos, (v) virudh or hard creepers and (vi) druma which fructifies after flowering. The explanation here adopted of the name is according to Śridharāchārya. All these are described as 'उत्सोतसः तमःप्राया अन्तःस्पर्शा विशेषणः' which implies that plants take nutrition in the lower part which courses upwards, have a stupefied consciousness and possess an organic and unmanifested tactile sense. Mr. G. P. Majumdar's rendering of अन्तःस्पर्शा as 'possessing sensation of touch' (Vanaspati, p. 58) leaves unconsidered the specific significance of the term "अन्तः" ।

<sup>†</sup> श्रतः पुरुषशरीरतुरुयन्वात् सचेतनो वनस्पतिः।

<sup>🙏</sup> वृक्षास्तु चेतनावन्तोऽपि तमसाच्छनज्ञानतया शास्त्रीपदेशविषया एव।

That plants have life and consciousness and that as bodies they exhibit signs of growth, sensitiveness to stimulii, decay, disease and death and have respiration, sleep and waking, was recognised in India from the earliest times\*.

It is therefore curious to note that Praśastapāda (p. 28) does not recognise the body of plants. He divides earthly objects (विषया:) as threefold, viz. (i) earth proper (ञ्च्, (ii) stone (पापाण) and (iii) immoveables i. e. plants (स्थावर). Under the last are included grasses (त्या e. g. उत्तप etc.), herbs (अपिध e. g. गोध्य), trees (ब्रा or those which bear flowers and fruits e. g. कोविदार), creepers, shrubs (gulmas), vanaspatis (e. g. Audambara), avatānas (or viṭapas e. g. Ketaki, Bijapura, etc.), etc.

The Jain views on this question approximate more to the orthodox position than to the personal opinion of Praśastapāda +, for they consider the *sthāvaras* as

<sup>\*</sup> For a detailed treatment see G. P. Majumdar, Vanaspati, pp 27-65.

<sup>†</sup> It appears to be Praśastapāda's personal opinion, for even Udayana who commented on him was not able to reconcile himself to this viewpoint. Udayana plainly says (Kiraṇāvalī, pp. 57, 58) that plants have oodies. Śrīdhara (p. 35) defines Sthāvara as implying absence of voluntary movement (स्वेच्छा-धोनचेटा), which exists in all the earthly objects in common

possessing bodies. In the Jain literature five different kinds of sthāvara bodies are described. These embrace the four elemental bodies corresponding to the four primary elements (earth, &c.) and the vegetable body. These bodies have only the sense of touch. There is a sixth kind of body also, known as trasa, which has from two to five senses developed.

The next grade of evolution in Yonis is represented by the Svedajas, a class of insects produced from sweat or moisture. The Vahni Purāṇa (chapter on Kāśyapīya Vaṃśa) observes that there are different species of these creatures, e. g. some (viz. mosquitos, etc.) produced from sweat (स्वद) and impurities (मल) of men, some (viz. ants &c.) growing in soil drenched by the fresh waters of the rainy season (नवमेचप्रसिक्तायाम्). चुण्ड produced from wood and पुत्तिकां from seminal vikāras are other instances of this class of animal life (vide Śabda Kalpadruma, s.v. Svedaja). The Prapañchasāra (1.66) defines Svedaja thus: स्वेद्जः स्विद्यमानाभ्यो भूरस्वद्भ्यः प्रजायते।

The commentator to the Abhidharma Kośa (III.8-9) refers to human beings who were of this category,

and differentiate sthāvaras from the other 2 viṣnyas, thus: तयो रूपान्तरस्यापि सम्भवादनेन रूपेणाभियान न कृतम्। Vāchaspati Miśra, in the Ny. Vār. Tāt., p. 148, also shows Praśastapāda's view that plants are not Śariras.

e. g. Māndhātā, Charu, Kapolamālinī, Āmrapāli, etc.

The third grand division includes those creatures which are born of eggs, viz. birds, reptiles etc. The commentator to the Abhidharma Kośa (III. 8-9) notes that in exceptional cases men too are egg-born. He cites the cases of the theras Śaila and Upaśaila, who are reported to have been born from the eggs of krauńcha birds. Such was also the case of the 32 sons of Viśākhā, the mother of Mrgara and of the 500 sons of the king of Pańchāla.

The highest class is that of the Jarāyuja species, including lower animals and men. The Siva Gītā says (Ch. VIII. 5-6) that जरायु is the name of uterus (इश्मारकी-चमीवृतिः) and that as the union of sukra & sonita takes place within this the garbha is called Jarāyuja.

The physical body, in its usual form, is generated by the process of sexual reproduction. But there are bodies equally physical which are known to be a-sexual. The Sānk. Sūtra 3.7-मातापितृजं रथूळं प्रायश इतरच तथा-shows that a स्थूळ body is usually sexual, but may be a-sexual also. These a-sexually generated bodies may be super-human, human and sub-human. As to the process of sexual genesis we shall speak later. Among the a-sexual beings of the first class may

be mentioned the gods, the rsis and the hell-beings. These bodies are produced directly from the atoms combined under the influence of dharma and adharma (Praśastapāda, pp 28-29; see also Bhāmatī under Brahma Sūtra 1. 3. 27 ). These bodies may have a particular element predominant in them, so that some of them are earthly, some are watery, some fiery and some aerial. The earthly forms exist on planes where earthly matter prevails, whereas the other forms belong to the planes of watery, fiery and airy matter. But it should be remembered, says the Vaisesika, that each of the non-earthly types has an admixture (उपदम्भक) of earth element also, without which it would not be capable of experiencing pleasure and pain. (Cf. Kiraņāvalī, p 71.) The hell-beings too belong to this class and their bodies persist till the end of the Kalpa. The intermediary transmigratory bodies ( अन्तराभवदेह ) of beings after death and before re-birth are also a-sexual. The pretas may be sexually born of Jarayu and may also be non-sexual\*. Men are But usually sexually generated and jarayuja.

<sup>\*</sup> In the Peta Vatthu (1.6) there is a discourse in which a female preta is said to have told Maudgalyāyana that she produced 5 sons a day and ate them up and yet she had no satisfaction. This shows that pretas which are jarāyuja also exist. According to some निजभामतिहरू pretas are exclusively a-sexual.

there are human bodies which are a-sexual. In the beginning of the Cosmic Cycle the human body is believed to have been of this class. The commentator to the Abhidharma Kośa refers plainly to this fact. Cf. the A. K. Kārikā III. 96— प्रागासन रुपियत सत्त्वाः। Udayana, in his Nyāya Kusumāñjali ( under II. 2 ) also alludes to this in the following words: यथा हि बुश्चिकपूर्वकत्व-ऽपि वृश्चिकस्य गोमयादाद्यः, तण्डुलीयकपूर्वकत्वेऽपि तण्डुलीयकस्य तण्डलकणादाद्यः, विह्नपूर्वकत्वेऽपि वह्नेररणेराद्यः, एवं क्षीरदधिघृत-आनुषपशुगोब्राह्मणपूर्वकत्वेऽपि तैलकदलीकाण्डादयः । तथा प्राथमिकास्तत्तत्कर्मोपनिवद्धभतभेदहेतुका एव mentally born physical bodies, human or othewise, which are described in the Puranas, were all a-sexual. ( Cf Udayana - पूर्व मानस्य एव प्रजाः समभवन् Ny. Kus. II under verse 3). The bodies of Drona, Dhṛṣṭadyumna Sita, Draupadi, &c. were also a-sexual. Śańkarāchārya refers to them as instances of अयोगिज bodies in his commentary on Vedanta Sūtra 3. 1. 19, noting that Drona's body was unisexual and that Dhṛṣṭadyumna's body was not even such. There is another kind of human body which has to be classed under a sexual. It is the Nirmanakaya of the Yogin or of God. may be regarded as both physical and superphysical. It is the body assumed by the Lord or by an Adept of an exalted order to teach wisdom to mankind.\*

<sup>\*</sup> Cf. Nyāya Kusumānjali, I— क्रेशकर्मविपाकाशयैरपरामृष्टो निर्माण-कायमधिष्ठाय संपदायपयोतकोऽनुग्राहकश्च । It is also called Nirnāna

This body or mind is free from the impurities incidental to an ordinary body or mind, however miraculously produced. Without such a body no धर्मीपदेश is possible.

The bodies produced from parents through sexual action are as a rule naturally defiled bodies are usually dominated by Kāma, though we should remember that there may be exceptions when kima is held in check and being firmly controlled may be regulated by higher considerations. The culture of Brahmacharya is intended to purify kama and bring it under sway. If its expression is deemed necessary it may by an act of will be called into existence and made to function. Thus we conclude that there are two possible types of physical body born of parental union: (i) Pure and undefiled body, where the parents are free from erotic influences, and (ii) impure body as is usually known. Regarding the former type Udayana hints in the following line: पूर्व हि मानस्यः प्रजाः सममवन, ततोऽपत्यैकप्रयोजनमैथनसंभवाः, ततः कामावर्जनीय-सन्निधिजन्मानः, इदानीं देशकालायव्यवस्थया पशुधर्मादेव भूयिष्ठाः

Chitta in view of the fact that this Kāya and Chitta are mutually convertible. It is said that the great Rṣi Kapila appeared before his disciple Āsuri in this body and explained to him the mysteries of the Ṣaṣṭitantra. Cf. आदिविद्वात्रिमांगचित्तमधिष्ठाय काङ्ण्याद्वगवान् परमपिंश दुरये जिज्ञासमानाय तन्त्रं शोवाच। Yoga Bhāṣya under Sūtra 1. 25.

(Ny. Kus. II. 3,\*. The garbhādhāna and other purificatory rites recommended in Dharma Śāstras &c. are meant to help in the production of an uncontaminated physical body.

<sup>\*</sup> The Yoga school recognises several other means ( besides Yoga or Samālhi ) by which such a body or chitta may be assumed, e. g. birth in a peculiar species ( जन्म ), potency of herbs (ओपधि), penances (तपः), mantra ( मन्त्र ), etc. But none of these bodies is free from Karmāśaya. And there can be no teaching of divine wisdom through a body which is essentially impure The will-born (संकद्यज, e. g: Manu ) and natural ( सांसिंदिक, produced through mantra, ausidha &c. ) lodies mentioned in Sankhya Sutra 5. 11 come under the category of Nirmāṇakāya mentioned in Yoga Sūtra 4. 1. But the question is: Does the will-born ( संकल्पज ) class coincide with the 'meditation-born' (ध्यानज ) type of Patanjali ? The latter class has अस्मिता for its basis. The Buddhists also have their theory of Nirmānakāya. The Mahāsamghikas and the Vetulyakas hold that the so-called historical Buddha or Sākyamuni was only a phantom ( निर्माणकाय ) of the transcendental Buddha ( लोकोत्तर ) and was an उपपाद्क or a-sexually born. They say that the Rupakaya of the transcendental Buddha is eternal, unlimited and pure (अनास्त्र ), always in Samādhi, never sleeping or dreaming, all-knowing and always enlightening sentient beings. The historical Buddha is only an appearance of Him at will. The Nirmanakaya is assumed for rendering service to worldly beings. The Mal.ayana Sutralankara, the Vijn sptimātratā siddhi, the Abhisamayālankāra kārikā. the

The usual sexual act being prompted by passion &c can not but generate unclean bodies. This being assumed as the norm of the present age the doctrine of original sin in its physical sense becomes intelligible. Such defiled bodies, unless thoroughly purified, are believed to be unable to serve as vehicles of an illuminated chitta. In other words, so long as a person identifies himself with such a body he can not obtain knowledge (ज्ञान). For the chitta must be freed from the body so that both may be rendered pure, whereupon illumination follows. Śrīdhara in the Nyāyakandalī observes (p. 54) that a person with a defiled body such as is described above is unable to recollect his

Lankāvatāra etc. all affirm this great truth. But it is believed that the Nirmāṇakāya is not meant for beings of all grades. The Vijañaptio says that it appears for śrāvakas, pṛthagjanas, pratyeka-buddhas and those bodhisattvas who are not in one of the 10 bhūmis both in pure and in impure lands. The Abhisamayālankārakārikā also holds that the Nirmāṇakāya appears for śrāvakas and bodhisattvas not in bhūmis and that the actions of Nirmāṇakāya are transcendental (असंसार), because they are associated with a body which is related to the Real Kaya or Svabhāvakāya. It describes the 37 purificatory actions i. e. the 37 steps through which the N. Kāya passes (N. Datta—Aspects of Mahayana Buddhism, p. 116). The Lañkāvatāra regards the N. Kāya as free from Kriyā and Saṃskāra and endowed with bala, abhijāā and vasitā.

experiences in the past lives owing to the abolition, or suppression, of Samskāras in consequence of great pain due to गर्भवास &c. But those whose birth is non-sexual, e. g. the Prajāpati, Rṣis, Manus and the mind-born ones, remember every thing experienced in prior Kalpas\*: योनिजदारीरो हि महता गर्भवासादिदुः ख-प्रवन्धेन विलुप्तसंस्कारो जन्मान्तरानुभृतस्य सर्वस्य न स्मरित । ऋष्यः प्रजापतयो मनवस्तु मानसा अयोनिजदारोरिविशिष्टादृष्ट्यसंदिधनो दृष्ट्यसंस्काराः कल्पान्तरानुभृतं सर्वमेव शब्दार्थव्यवहारं सुप्तप्रतिवुद्धवत् प्रतिसन्द्धते, प्रतिसन्द्धानाश्च परस्परं वहवो व्यव-हरन्ति । तेषां व्यवहारात् तत्कालवर्तिनां प्राणिनां व्युत्पत्तिः तद्व्यवहाराञ्चान्योन्यमित्युपपद्यते व्यवहारपरम्परया शब्दार्थव्युत्पत्तिः।

<sup>\*</sup> Suśruta ( शारीर॰ II. 57 ) notes that even ordinary men may recollect past lives. But this is consequent on self-purification: मानिता: प्वैदेहेपु सततं शास्त्रनुद्धयः । भनिन्त सन्त्रभृयिष्ठाः पूर्व-जातिस्मरा नराः। Here the word प्वदेह means bodies which have passed away. भाविता:- those whose minds are purified ( भावित ) by ज्ञासभावना. Chakradatta also observes: योनियन्त्रपीडायामपि हि उद्भतेन तमसा विष्ठृतं मनो नातिकान्तजनमगतं स्मरति, यस्तु उद्भृतसस्यः तमसा नाभिभुयते स स्मरत्येवातिकान्तजन्मानुभूतम् ( Charaka, Sarira° III-19 ). The Garbha Upanisad (Sect. 5) observes that the fœtus in the 9th month recollects its previous birth and realises good and evil action: (नवमे मासि) पूर्व जाति स्मरति, शभाश्मं च कर्म विन्द्ति. But when it comes out of the womb it feels extreme pain and under the touch of Vaisnava Vayu forgets its past memory and the past actions : अथ योनिद्वारं सम्प्राप्तो यन्त्रेणापीडयमानी महता दुःखेन जातमात्रस्तु वेष्णवेन वायुना संस्पृष्टस्तदा न स्मरति जन्ममरणानि न च कर्म शुभाश्मं विन्दति (Sect. 7).

Udayana also draws a distinction between the bodies of gods\* who are with three states, living through several manvantaras, with unwinking eyes, moving through space, going about at will ( कामगाः ) and having three eyes, four arms &c. and those of men who have ten states, live a hundred years, are with rolling eyes ( परिश्रमश्चक्षपः ), move on earth, have their movements obstructed and are with two eyes and two arms (Kiraņāvalī, p. 55). It is for this reason that higher beings, when they choose to come down for teaching wisdom to mankind, generally prefer bodies which are not sexually generated t. The immaculate conception of Virgin Mary may be cited as an illustration. Bodhisattvas are not born and do not grow in the womb like an ordinary mortal nor are they defiled by the impurities of the womb (Mahāvastu 1, p. 143; II, pp. 14-15, 16, 20)‡.

<sup>\*</sup> The Śiva Gītā (8.12) says that the bodies of gods and rṣis are mental (मानस), springing, as the Com. notes, from the Mind (मन:) by virtue of yogic power.

<sup>†</sup> Cf. Gita ( 4. 9 ): जन्म कर्म च मे दिव्यम् ।

<sup>‡</sup> The Lalita Vistara refers to a रतनब्द् in which the bodhisattva lives in the mother's womb. The Abhidharma Kośa (3.9) speaks of उपपत्तिविशत्त्व of bodhisattvas i. e. power of choosing the manner of their birth.

Besides, ordinarily it is difficult to retain consciousness when entering the womb, when staying there and when coming out of it. Some people retain consciousness when entering the womb, but lose it afterwards when they stay there or come out of it. Others retain consciousness when entering and when staying, but lose it when they come out. The more fortunate people however retain consciousness always (Sampasādaniya Suttanta, Dialogues of the Buddha, III, pp. 98-9).

Among the sub-human species which are non-sexual in birth we might mention the infusoria (अद्भान्तवः), e. g. gnats, mosquitoes, &c. (इंदा, मदाकः). \* These are known as bodies of pain (यातनादारीर) (Praś. Bhā. pp. 28-29). The Commentator to the Abhidharma Kośa speaks of Śalabha &c. produced in the beginning of the rainy season as instances of this type of creatures. According to Chakradatta (Charaka, द्वारीर III. 12) स्वद्याड (e. g. mosquitoes), उद्भाज्यड (plants) and भेकड (frogs) are born without a mother. Does it mean that the sperm-cells of these classes can develop into new organism without fusion or fertilisation?

<sup>\*</sup> Modern Science regards as a-sexual reproduction the division of simple organism (e. g. Amoeba) into two or more parts. The purely vegetative reproduction of plants (bulbs, cuttings &c.) are also a-sexual.

Vāchaspati Miśra in the Bhāmatī (1.3.27) refers to स्वेदज and उद्धिज creatures as a-sexually generated.

The sexual origin of physical body is of course well known. These bodies may be of men or of subhuman creatures. All snb-human forms however are not sex-born, but only the जरायुज and अण्डज ones according to Chakradatta (Charaka, शारीर III. 12), though some of the अण्डज too do not need a father: अण्डजास्तु मत्स्याऱ्यः पितरं चिनापि ऋतुचिशेषप्राप्येच मचन्ति\*. That is, in the case of the latter the type of reproduction is what would be called parthenogenesis, wherein the eggs develop without any fertilisation †.

Śankarāchārya speaks of वलाकाड as such: वलाकापि अन्तरेणेव रेत:सेकं गर्भे धत्त इति लोक्किडि: ( under Ved. Sut. 3. 1. 19 ). It is said that the females of these birds drink the tears of males and conceive (see Śatapatha Brāhmaṇa translated into Hindi, published from Jaipur, p. 130 ). To be continued.

<sup>\*</sup> What really happens is that fish do not copulate, but their zoo-sperms on being ejected swim about for a long time in the water until they come in contact with the eggs spawned by the female. This intermingling gives rise to fecundation and impregnation (Esoteric Anthropology, by J. L. Nichols, M. D., p. 106).

<sup>†</sup> It is well-known that the fertilised eggs of the queen bee povelop into females but non-fertilised eggs become males.

### II-Some Aspects of the Philosophy

## of Sakta Tantra. By M. M. Gopi Nath Kaviraj.

The Sakta Tantras, much like the Saiva and Vaisnava Tantras, have a philosophical background which represent the cultural view-point of its votaries. It is an important view-point, but it is unfortunate that in no regular history of Indian philosophy or compendium of like nature it finds any place. It is high time that scholars interest themselves in this neglected subject and endeavour to bring out the salient features of the system. The following lines are intended to serve more as a suggestion than as a fixed and definite outline of the school.

The Tantras hold that the Supreme Reality or Parā Śakti, before\* the manifestation of the Uni-

<sup>\*</sup> This anteriority of the Reality in its essence to the creative process is to be regarded more as a logical than as a temporal antecedence. For creation being in sense an eternal process is co-existent with the Absolute and marks a moment in its being. The temporal process involved in creation is really a consequence brought on by the action of Time on the eternal Kalās thrown into its vortex under a transcendent influence.

verse and the souls, remains in a state of what may be described as Quiescence or Repose, devoid as it were of the light of self-reflection implied in the nature of Chaitanya. The unmanifest universe remains then absorbed in Chaitanya, dissolved but retaining its self-existence in the form of Samskāra or Potentiality\*. The souls too retain their individual continuity, though incapable, owing to disembodied condition, of asserting themselves as self-conscious and self-acting monads. This pre-creative state of the supreme Sakti is beyond the so-called Parā Vāk of the Yogins, which is the universal Matrix and from which the Vedas and the worlds emanate.

<sup>\*</sup> The Sakti Sūtra ascribed to Agastya says: चिद्वहिः अवरोहपरे छनोऽपि चिन्मात्रया मेथेन्थन मुप्यति। The commentator observes here in regard to the significance of the word मात्रा— "कवलयन्नपि न सार्वात्म्येन यसते, अपि त्वंशेन संस्कारात्मना तत् स्थापयति। From this it is evident that even in the state of Pralaya or Periodic Repose the universe does not disappear altogether but exists in a subtle condition, only to re-emerge in a concrete form when the subsequent creative stage sets in. In this state the souls which are not yet favoured with saving knowledge and are invested with adrsta continue in the chaitanya, together with the grosser and subtler elementary matters: सुपुप्तिकाले जीवस्थेन प्रवेद्यदिद्यायां ये तावज् ज्ञानानुदयात्र मुक्तिसंपत्रा जीवराशयः ते तद्दद्यानि पञ्चभूतानि स्थूल-सूक्ष्माणि च कार्यासवीने पटा इव सूक्ष्मरूपेण प्रलयकालीनब्रह्मणि तिष्ठन्ति (Bhāskara Rāya, Setubandha).

<sup>†</sup> Bhartrhari, in his Vakyapadiya speaks of a supreme

This Transcendent Śakti is co-eternal and consubstantial with Para Brahma which is ineffable, indescribable, unlimited and immeasurable. There is no way to reach this Transcendent State except through the Grace of the Causal Śakti or Mother of the worlds referred to above. Hence every form of spiritual discipline prescribed in the Śastras is in the eye of Tantras a sort of propitiation of the universal Power (Cf the Śruti—नायमात्मा बलहीनेन लभ्य: etc.).

The Reality as such, called in one phase by the name of Parā Śakti and in another by that of Parā Vāk, is in a sense\* free from action (अक्रिय). How can the creative process then start into being out of this Entity which is by nature inactive? The universe is made up of what in the language of philosophy is known as the *Tattvas* or ultimate

state which acts as an unrevealed background of the triple manifestation of the world and of what reveals it : त्रया वाचः परं पदम । He refers evidently to the Parā Vāk or Śabda Brahma which eternally reveals the Transcendent or Para Brahma. It should be noted that this revelation does not divest the Absolute of Its transcendent character, it is never caught in time or in a psychic process.

\* The expression in a sense is meant to bar out the perpetual activity of the Sakti which is co-extensive with and equivalent to Eternal Rest. constituent of things and is verily a machine (चक्र). It is said with reference to the origin of motion and to its universal manifestation that the whole process is initiated by Will (स्वेड्रा). The universe lies merged in the Causal Power as identified with it in a mysterious way as an idea in the Mind and it continues in this condition so long as the Supreme Will does not appear and necessitate its alienation from and within the Infinite. As to when this Will arises and how, no answer can possibly be given except that it is spontaneous. As the universe rises with Will, so does it sink back during pralaya under the operation of the same Will.\*

It has to be observed that when creation proceeds the causal aspect of the Absolute unfolds itself as the objective world, whereas the transcendent aspect remains fixed in itself as an indifferent, unmoved and silent witness of the play of its own Causal Power. Before creation the Causal Power remains one with the Power beyond, undivided and in a sense unmalifest. But its self-manifestation ( रहारा) begins with the manifestation and subsequent projection of the universe lying involved in it. In the technical language of the Tantras the Causal Power is called

<sup>\*</sup> Cf. Ajñavatara: स्वेच्ह्यीव जगत् सर्वं निगिरत्युद्गिरस्यपि ।

Sakti or Vimarsa and the transcendent Power Siva or Prakāsa. The two are essentially identical. What is popularly known as Chaitanya is realy due to the eternal relation between the two aspects of the Supreme Substance. This relation which never ceases may be either one of equality or of inequality. The former represents the truly Transcendent Condition ( उपितात )\*, and the latter the Supreme Causal Power, working in the direction of self-expression or self-concealment.

When the Parā Śakti tends to look into the Prakāśa with which it is identified i. e. into the universe which emerges into and is unified with itself, then comes into manifestation a bindu which represents the union of Śiva and Śakti (in mātrās) in equilibrium and which reflects the Chaitanaya as a Luminous Linga†. Technically this bindu is called Kāmarūpa Pīṭha and the Linga is known as Svayambhū.

<sup>\*</sup> This corresponds partially to the Para Brahma of Vedānta, with the difference that it has स्वातन्त्र्य, whereas the latter is neutral.

<sup>†</sup> The appearance of Linga out of the Alinga is everywhere a similar process. The Sānkhya system conceives the Prakṛti as Alinga (unmanifest) and the Mahat, the "first begotten" one, as the Linga, which emanates from Prakṛti out of its union with Puruṣa. The origin of Linga-body out of the Causal body is also similar.

Before we proceed further we wish to dwell at some length on this phenomenon which may not be clearly intelligible to persons not initiated in the secrets of Tantric Yoga. The Transcendent Sakti, which may well be called Siva, is really something of which we can have nothing to say or think. Truly speaking, it is describable neither as Siva nor as Sakti, though it is the source and life of both. The so-called Siva or Prakāśa and Sakti or Vimarśa referred to above are therefore two correlated, though polarised, aspects of the same Sakti, and hence each of them is a Śakti. The Śiva aspect is known as Ambikā and the other as Santa. These two appear as two only when their union is not sufficiently compact. But in the event of the union being perfect the duality disappears and the resulting unit, which now is a neutral background, serves as a medium fit to reflect as it were what cannot be reflected otherwise, viz. the Transcendent.

This is the Parā Vāk and constitutes the Essence of Praṇava or Veda which is still undifferentiated. The subsquent differentiation leads to the union of Prakāśa and Vimarśa, in its further stages, as दूच्छा and वामा, as ज्ञान and ज्येष्टा and as किया and रोद्री, representing three additional Pīṭhas (viz. Pūrṇagiri, Jālandhara and Uddīyāna) reflecting the Chaitanya as Vāṇa,

Itara and Para Lingas respectively. These correspond to the Pasyanti, Madhyamā and Vaikharī stages of Vāk.

In the supreme state of Para Vak the Universe, which in the transcendent state had been unmanifest, is apparent in Chaitanya and is in a sense identified with it, in the same way as a reflected image is one with the reflecting mirror. The Para Sakti on this Eternal Plane has an eternal vision of this eternal universe not as an object outside of itself but as its very self. This eternal vision is therefore a self-vision of the Sakti beyond the limitations of Time, Space and Causality and is a state of Perfect Quiet and Peace. With the rise of Will sets in a commotion which projects forth a part of the universe lying so long within the Chaitanya as of its very essence. This projection is technically known as Systi or Creation. It happens in time; space and causal factors also begin to appear at this stage. The universe, as projected, maintains itself for a time and then returns to the Primitive Chaitanya from which it emanated. These three functions are symbolised by the three Vedas, the three constituent letters of the Pranava and in fact all triple manifestations in Nature, and are graphically represented by a triangle\*. The centre point of this

<sup>\*</sup> The three sides of this triangle stand for 3 kinds of Vāk (viz. Pasyantī, Madhyamā and Vaikharī), three cosmic func-

triangle is the Parā Vāk which is synonymous with the equilibrium of Śiva and Śakti.

The supreme Śakti, as one with Śiva, transcends all tattvas and as differentiated from, though associated with, Śiva, is the source of all tattvas and is identical with them. In its latter aspect it is the eternal matrix of the worlds and is of the Essence of Joy.

It is likened in the Agamas to a mirror, serving to reflect the Self-knowledge of Siva; for it is through it that Siva eternally knows himself which Self-knowledge constitutes the essence of Chaitanya, and without it Siva is no more than a sava, a lump of lifeless matter. This Self-knowledge is technically known as set or T. To see one's own Sakti is to see and enjoy one's own self. This set is in reality the Supreme Self revealed in and to itself as Infinite Delight ( quite-at-energy). The Self, as thus revealed, is infinite, because of the non-manifestation of a limiting not-self (This' or eq.) at this stage. A mirror cannot reflect a vision within itself without the presence of the object outside, or even if the object is there no reflection

tions (viz. Creation, Maintenance and Destruction), three aspects of Siva (viz. Vāmā, Jyeṣṭhā and Raudrī or Brahmā, Viṣṇu and Rudra) and three aspects of Śakti (viz. Ichchā, Jñāna and Kriyā).

is possible without light. The Parā Śakti too requires the presence of Para Śiva to reveal the world within itself, though in truth the two are one and the same.\*

Hence Sakti has a double aspect; in one it is identical with Sivat. At this stage Siva alone shines. There is another aspect, in which the tattvas, the universe made of the tattvas and the devatās appear from it, both simultaneously and successively. For the Sakti to see its own manifestation is the same as the appearance of the world. Both Et and Et are practically the same. But the appearance in succession follows a certain order or sequence.

To be continued.



<sup>\*</sup> शिवशक्तिरिति ह्येकं तस्त्रमाहुमैनीषिणः।

## III-A Short Note on Tattvasamasa.

By M. M. Gopinath Kaviraj.

There appears to be some difference of opinion regarding the total number of Sūtras comprised in Tattvasamāsa, a Sānkhya work attributed to Pañchaśikha. No ancient commentary on the work being available, it is not possible to ascertain the extent of the work in the earliest times. In recent years some however commentaries were written. But there is no doubt that the work represents very old text, although scholars have not hesitated to throw doubts on this. Mr. T. R. Chintamani, in an interesting note in the Journal of Oriental Research Madras, Vol. II, pp. 145-147, has drawn attention to the antiquity of the work by showing that extracts from this work exist in Bhagavadajjukam attributed to one Bodhāyana Kavi belonging to a period earlier than 700 A. D., the age of the Pallava king of Kānchi, named Mahendra Vikrama Varmā in whose Mamandur inscription the work is mentioned. In this work eight Śūtras of Tattva Samāsa are quoted and placed in the mouth of Śandilya (1).

In the Adyar Library there is a Manuscript of Tattva Samāsa which reads 22 Sūtras in all. In the Library of the Government Sanskrit College, Benares there are five Manuscripts of this work, to be referred to in this paper as A (fols 1-21), B (fols 1-11), C (fols 1-4), D (fols 1-4) and E (fols 1-8). Of these Ms A is in Bengali script and the rest are in Nāgarī. In Ms. D, the number of Sūtras is given as 25.

There are two printed editions of the work published from Calcutta (Sam. 1929) and Benares (2).

A list of the Sūtras<sup>(3)</sup>, prepared from a comparison of the various recensions, is shown below:

| 1. | अष्टी प्रकृतयः | A-E (1); Ad (1); BE              |
|----|----------------|----------------------------------|
|    |                | (2) CE(2) <sup>(4)</sup> .       |
| 2. | षोडश विकाराः   | A-E (2); Ad (2); षोडश-           |
|    |                | कस्तु विकारः ( CE, 3 );          |
|    |                | BE (3).                          |
| 3. | आत्मा          | А, С-Е (पुरुष: ) (3); В          |
|    |                | पुरुषश्च ( 3 ); Ad. पुरुषः       |
|    |                | (3); दुह्वः (BE, CE, 3).         |
| 4. | त्रेगुण्यम्    | A-E (4); Ad (4); BE,             |
|    |                | CE (5).                          |
| 5. | संचरः          | Ad (5); D-E (5) <sup>(5)</sup> . |
| 6. | प्रतिसंचारः    | D&E ( 6 ) read प्रतिसंचर: (5)    |
| 7. | अध्यात्मम्     | Ad. (6) (6).                     |
| 8. | अधिभृतम्       | Ad. (7) (6).                     |
| 9. | अधिदैवम        | Ad. (8) (6).                     |

| 10.     | पञ्चाभिवुद्धयः              | A, B & C (7); D, E (8);    |
|---------|-----------------------------|----------------------------|
|         | manning at the              | CE(8) Ad. (9)              |
|         |                             | reads पश्च बहुयः।          |
| 11.     | पञ्च कर्मयोनयः              | A, B, C (8); D, E (9);     |
|         |                             | CE (9); Ad (10).           |
| 12.     | पञ्च वायवः                  | A-C (9); D, E (10; BE      |
|         |                             | (10); CE (10);             |
|         | and the later of            | Ad (11).                   |
| 13.     | पञ्च कर्मात्मानः            | A-C (10); D, E (11);       |
|         |                             | CE(11); Ad. (12).          |
| 14.     | पञ्चपर्वाऽविद्या            | A-C (11) D, E (12);        |
|         |                             | CE (12); Ad (13).          |
| 15.     | अचार्विज्ञातिधा (ज्ञक्तिः   | CE (13); B, C (12); D      |
| 10.     | or Stiffett (1 dio stiff in | (13); A (12) & E           |
|         |                             | (13) read ° विश्वतिर-      |
|         |                             | शक्तिः । Ad (14) reads     |
|         |                             | अष्टाचत्वारिंशधा शक्तिः।   |
| 16      | नवधा तुष्टिः                | A, B, C, E (13); C E (14); |
| 10.     | पानवा छाड                   | Ad (15); D (14)            |
|         |                             | reads ° तुष्टः।            |
| 17      | अष्ट्रधा शक्तिः             | Ad (16); E (15); °सिद्धिः  |
| and Sic | Color Inch                  | A, B, C (14); D,           |
|         | MANUAL PROPERTY.            | E ( 15 ).                  |
| 18.     | द्दा मृलिक।र्थाः            | Ad (17); CE (16); A        |
|         |                             | (15); E (16); B (15)       |
|         | CHANGE THE LOCAL            | reads दश मूलिका अर्थाः     |
|         |                             | C (15) दश फलिकार्थाः;      |
|         |                             |                            |

E (16).

19. ब्रजुब्रह: सर्गः CE (17); C (16); D, E (17); A (16); B (16) and Ad (18)

read अनुग्रहसर्गः।

20. चतुर्दशविधा भूतसर्गः Ad (19); A, B, C (17); CE (18); E (18); D (18) reads विधाभूत ।

21. त्रिविधा धातुसर्गः B (18)

22. त्रिविधे। बन्धः Ad (20); CE (19); A, C (18); B (19); D, E (19).

23. त्रिविधो मोक्षः Ad (21); CE (20); A, C (19); B (20); D, E (20).

24. त्रिविधं प्रमाणम् Ad (22); CE (21); A, C (20); B (21); D, E (21).

25. त्रिविधं दुःखम् A,C (21); B (22); D, E (22).

(2) There are 2 printed editions—
Cal. Ed.=CE (काषिङसूत्रम्), pp. 165 with Bhāṣya by
Narendra Nātha of Brahmani Kunda. Purana
Prakasa Press, Maniktolla Street, Calcutta, 1929.

<sup>(1)</sup> These Satras are:—अष्टौ प्रकृतयः, पोढश विकाराः, आत्मा, पश्चावयवः, त्रीगुण्यम्, मनः, संवरः; and प्रतिसंचारः।

The above is followed by the statement = पतत् परं यातातथ्यं पतत् सम्यक् ज्ञात्वा कृतकृत्यः स्यात् न पुनिस्त्रविधेन दुःखेनाभिभूयने (A and B). C reads "यातातथ्यादेतत्"। D and E read पतत्परं यातातथ्यं as one sutra (No. 23) and पतत् सर्वं ज्ञात्वा कृतकृत्यः स्यात् as another (No. 24). CE reads the whole as one sutra (No. 22), thus: पतत् सम्यग् ज्ञात्वा कृतकृत्यः स्यात् न पुनः त्रिविधेन दुःखेनानुभूयते।

Benares Ed. = BE.

(3) The recensions are:

Five Mss. of the Govt. Sanskrit College, Benares, marked A-E.

A = Fols 1-21 (with Kramadīpikā). Script-Bengali,
Complete.

B=Fols 1-11. Script-Nāgarī.

Complete.

C=Fols 1-4. "Incomplete.

D=Fols 1-4. "Nāgarī.

E=Fols 1-8. "Nāgarī.

The Ms. at Adyar Library=Ad.

- ( 4 ) C E reads the first sutra as अथातः तत्त्वसमासः।
- (5) A, B & C (5) read the two sūtras together as संबर:
  प्रतिसंबर:। So does the Calcutta Edition (6). The
  Benares edition too (6) reads them together, but the
  reading संबर: is replaced here with संबार:।
- (6) A, B & C (6) and the Cal. Edition (7) read the 3 sūtras together with the addition of the particle \( \mathbf{q} \) at the end. D & E also do the same, the serial number of the sūtra being 7.

# IV.—HISTORY OF THE WORD 'ISVARA' AND ITS IDEA

BY

#### DR. M. D. SHASTRI.

Probably there is no other Sanskrit word whose history (including that of its idea) is so interesting and can throw such a vast light on the history of the development of religious as well as philosophical thought in India as that of the word 'Īśvara'; and if the conclusions arrived at in this paper are true, they go a long way in determining the chronology of several literary works also.

What led us to this investigation? The question can be answered in the following way. The word 'Iśvara' is now-a-days used, in common parlance, in the sense of 'omnific, omnipresent, Supreme God.' Excepting the sectarian words like 'Siva', 'Viṣṇu', 'Rāma', 'Kṛṣṇa', there is probably no other non-sectarian word which is so commonly used among the Hindus for the idea of God, as the word 'Iśvara' (or 'Parameśvara'). Apart from this popular use, in Sanskrit literature also, the word 'Iśvara' is generally used in the same sense. In the philosophical Sanskrit literature and especially in the Nyāya and Yoga

literature the same word is used to express the idea of Supreme God. As opposed to all this we find that throughout the Aṣṭādhyāyī of Pāṇini and the Mahābhāṣya of Patañjali this word has been consistently used, as shown below, in the sense of a  $r\bar{a}j\bar{a}$  or an administrative head. This striking difference in the use of the word strongly urged us to investigate its history.

An examination into the real meaning of the word 'Aiśvarya' also urged us to this investigation. This word is evidently derived from the word 'Iśvara', and is used in the sense of worldly prosperity in the form of wealth, house, animals, servants, etc. It never refers to the spiritual powers or achievements of sages and saints, for which the proper words are 'Siddhi' 'S'akti.' This shows clearly that the word 'Aiśvarya' was originally derived from the word 'Iśvara' having the sense of a 'rājā' or an administrative head and not of Parameśvara. The word 'Aiśvarya' being very old, the former sense of the word 'Iśvara' must also be older than its latter sense.

An almost exhaustive survey of the Sanskrit literature shown below also leads us to the same conclusion.

#### The Vedic Samhitas.

Let us first start with the Vedic Samhitas. The word 'Isvara' has not been used, even once, in the

XI

Rgveda Samhitā; though the root Is from which the word is derived is often used; e. g. मा ने। दुःशंस ईशत। (Rg. I. 23,9), अयमिशः सुवीर्यस्थेशे। महः से। भगस्य (Rg. III. 16, 1). The word 'İsāna' which is derived from the same root and is thus akin to the word 'İsvara' is used in the Rgveda in the sense of 'a ruler' and is generally used for Indra and other gods; e. g. ईशाने। यवया वधम् (Rg. I. 5, 10).

The root Is is used in the same way in the other Samhitās also. The meaning of the word 'Īsāna' seems to be gradually changing in the other Samhitās. In the Yajurveda and the Atharvaveda the word has been sometimes used as an adjective of Agni; but mostly it is used for Siva or Rudra. The latter tendency went on increasing until the word became a regular synonym of Siva in the later Sanskrit literature. As our discussion is mainly concerned with the word 'Īsvara', we need not, any further, refer to this word here.

The word 'Isvara' is not used in the (Sukla) Yajurveda Samhitā also. Of course the word 'Is, as a noun and apparently in the sense of Paramesvara, has been used in the 40th Adhyāya of this Samhitā. But in this connection we must remember two things. Firstly, this 40th Adhyāya is really an Upaniṣad and is also known by the title of 'Īsāvāsyopaniṣad'. Secondly,

when we consider such passages of this chapter as "यस्मिन्सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभू द् विज्ञानतः। तत्र का माहः कः शाक एकत्वमनुपश्यतः॥" and "याऽसावादित्ये पुरुषः साऽसावहम्", it becomes clear that the word Is has been used here more in the sense of Paramātman, the supreme self (or Brahman), than in the sense of Paramesvara or supreme God. But it need not detain us here as we are concerned here only with the word 'Isvara'.

The word 'Isvara' has not been used, even once, in the Sāmaveda Samhitā also. The case is however different with the Atharvaveda Samhitā. Here for the first time we meet with this word in five passsages. They are:—

(1) मा मा हिंसियुरीश्वराः (Ath. VII. 107, 1).

It is to be noticed here that the word has been used in the plural number and refers to Agni, Vāyu and Sūrya.

- (2) प्राणाय नमा यस्य सर्वमिदं वशे । या भूतः सर्वस्येश्वरा यस्मिन्सर्वं प्रतिष्ठितम्॥ (Ath.XI.6,1).
- (3) प्राणा ह सर्वस्येश्वरा यच प्राणिति यच न । (Ath. XI. 6, 10).

lt is clear that the word 'Isvara' which refers to Prana and is used with सर्वस्य, has not yet got the later sense of Paramesvara.

(4) पुरुष एवेदं सर्वे यद् भूतं यद्य भाष्यम् । उतामृतत्वस्येश्वरा यदन्येनाभवत्सह ॥ (Ath. XIX.6,4). This stanza, with a variant reading, also occurs in the Yajurveda, and there, instead of *Iśvarah*, we find *Iśānah*. This very fact shows clearly that here also the word has been used in its ordinary sense of a lord or master.

(5) काला ह सर्वस्थेश्वरा यः पितासीत्प्रनापतेः। (Ath. XIX. 53, 8).

The above remarks equally apply to this case also. That the word 'Isvara' in all these Vedic passages has not yet got its later sense of Parameśvara and has been used only in the ordinary sense of a lord or master is confirmed by the following evidence of the Nighantu and Nirukta - which serve the purpose of a Vedic dictionary. The Nighantu (II, 22) says : "राष्ट्री, श्रर्यः, नियुत्वान्, इनः। इति चत्वारि ईश्वरनामानि". The Nirukta while commenting upon this quotes a stanza containing the expression "इने। विश्वस्य भ्वनस्य गोपाः" and in its twofold explanation says :—(1) "ईश्वरः सर्वेषां भूतानां गापायितादित्यः" and (2) सर्वेषामिन्द्रियाणां गापायि-In both these passages 'Isvara' has been तात्मा'. clearly used in its ordinary sense of a master or a raja; and there is no trace here of its later sense of Paramesvara.

#### The Brahmanas.

In the Brahmana literature also the word 'Isvara' is used very rarely; and whenever it is found it is

almost invariably used in the sense of 'competent' or 'capable of', there being no trace of its later sense of Paramesvara; e. g.—

ईश्वरः पर्जन्याऽवर्षोः (Ait. Br. III. 18), ईश्वरे हानुणा कर्तोः (Ait. Br. I. 14), श्रश्लीयातामीश्वरे जनयितवे (Satapatha Br. XIV. 9, 4, 13),

तस्येश्वरः कुलं विक्षेाच्धेाः (Sa. Br. I. 1, 2, 22), इंश्वर पनं हेप्टोः (Sa. Br. II. 3, 4, 6), ईश्वरो यजमानं भ्रेषेाऽन्वेतोः (Kau. Br. XI. 8), ईश्वरः प्राणो यदि नापः पराजेतोः (S. Ar. I. 8), स (पुराडाशः) ईश्वरो यजमानं ग्रुचा प्रदहः (Tait. Br. III. 2, 8, 5),

ईश्वरे वा प्षेऽन्थे भवितेः (Tait. Br. III. 3, 5, 2,) ईश्वरे वा एष दिशेऽन्न्मिदितेः (Tait. År. V. 4, 7), ईश्वरं वै रथन्तरमुद्गातुश्चक्षुः प्रमथितेः (Tāṇḍya. IX. 10, 2),

ईश्वरो वा एषे। यजमानस्यायुः प्रत्यवहर्तुम् (Go. Br. II. 3, 6).

In the Aitareya Āraṇyaka also the word is used just as in the Aitareya Brāhmaṇa.

<sup>1.</sup> In the passage ईशानः सर्वविद्यानामीखरः सर्वभूतानां " ज्ञह्मा शिवो मे अस्तु "", occurring in the last portion (X. 47, 1) of Tait. Ār., the word 'Īśvara' is used in the same sanse as is found in the Atharvaveda (see above).

#### The Sûtra Literature.

After the Brāhmaṇa literature we should take up the Upaniṣads; but as most of them belong to a very late date, we shall consider their case later on. First let us consider the early Sūtra literature.

The word 'Isvara' is very very rare in the Grhya and Srauta Sūtras. In the Sankhāyana Srauta Sūtra it is used only once ( श्रिश्चर्य कामा देवानामी वरः । 16,10,5). Here it is evidently used for Agni.

Similar is the case with the Dharma Sūtras. It is not at all found in the Apastambiya and Bodhāyaniya Dharma Sūtras. In the Gautama Dharma Sūtra it is used only once in connection with the rules for a snātaka. The passage is यागक्षेतार्थ-मीश्वरमधिगच्छेत् (IX. 63), where the commentator explains ईश्वरम् by राजानम्.

Before examining the Aṣṭādhyāyī of Pāṇini we take up the Artha-Sastra of Kauṭilya. The word 'Îsvara' occurs in this work only three times as follows:—

देशैश्च वंशनामधेये।पचारमीश्वरस्य । (p. 71) देशनामधेये।पचारमनीश्वरस्य । (p. 71) यत्रेश्वरांश्चाधिकृतांश्च राजा रक्षोपकारीपयिकार्थमाह । (p. 74)

The references are to the second edition. In all these passages the word is clearly used in the sense of a  $r\bar{a}j\bar{a}$  or an administrative head.

6

## The Aṣṭādhyāyī and the Mahābhāṣya.

As we have already stated, it was the evidence of these two works which mainly led us to the investigation of this question. It is therefore necessary to examine their evidence rather in detail. The word 'īsvara' is used only eight times in the Aṣṭādhyāyī, as follows:—

(1) स्थेशभासिपसकसे। वरच् (III. 2, 175).

This only shows the derivation of the word from Is.

(2) प्राग्नीश्वरान्निपाताः (I. 4, 56).

This is only an Adhikāra-Sūtra and refers to the Sūtra अधिरोश्वरे।

(3) अधिरीश्वरं (I. 4, 97).

In the Mahābhāṣya and in the other old commentaries the illustration of this Sūtra is given as স্থাই লয়হন্ত पञ्चालाः, अधि पञ्चालेषु ब्रह्मद्ताः।

- (4) The same illustration is given in these works for यस्माद्धिकं यस्य चेश्वरवचनं तत्र सप्तमी (II.3,9). It is also clear from the Mahābhāsya on this Sūtra that, according to Patanjali, the words like adhipati and svāmin are all synonyms of 'Isvara'.
  - (5) स्वामीश्वराधिपति-(II. 3, 39).

The illustration for the word 'Îsvara' in this Sūtra is given as गवामीश्वर:, गोप्वीश्वर: in the Kāśikā.

(6) ईश्वरे तेासुन्कसुनौ (III.4,13).

The illustrations of this (like seatishatta:) are all taken from the Brahmana literature and are of the same nature as have already been shown in connection with that literature.

- (7) तस्येश्वरः (V. 1, 42). Its illustrations are:— सर्वभूमेरीश्वरः सार्वभौनः। पृथिन्या ईश्वरः पार्थिवः।
- (8) नञः ग्रुचीश्वरक्षेत्रज्ञ-( VII. 3, 30).

Its illustration as regards the word 'Isvara' is श्रानैश्वर्थम् । श्रनैश्वर्थम् ।

Besides most of the illustrations just referred to, there also occur a few passages in the Mahābhāṣya which are very important for the point under consideration. They are:—

- (1) नैवेश्वर स्राज्ञापयित नापि धर्मसूत्रकाराः पठन्ति-स्रपवा-दैरुत्सर्गा वाध्यन्तामिति (I. 1, 47 and V. 1, 119).
- (2) तद्यथा लोक ईश्वर आज्ञापयित स्रामाद् स्रामान्मनुष्या स्रानीयन्ताम्। प्रागाङ्गं स्रामेभ्यो ब्राह्मणा आनीयन्ताम्। (VI. 1,2).
- (3) जित्पर्यायवचनस्यैव राजाद्यर्थम् ।...सभा राजामनुष्यपूर्वी (II. 4, 23). इनसभम् । ईश्वरसभम् । तस्यैव न भवति । राजसभा । तद्विशेषणानां च न भवति । पुष्यमित्रसभा (I. 1, 66).

In this passage the words 'rājā', 'ina', and ' svara' are clearly regarded as synonyms and king Pusyamitra is spoken of as an 'Isvara'.

This detailed examination shows quite unambiguously that the word 'Isvara' in these works invariably means a 'rājā' or an administrative head.

The first period in the history of the word 'Isvara'.

This striking uniformity in the use of the word in the Aṣṭādhyāyī and the Mahābhāṣya, cannot, in our view, be regarded as merely accidental. We have already seen that in other works also, which belong definitely to a date anterior to that of the Aṣṭādhyāyī or Mahābhāṣya or which may be regarded even as their contemporary, the word has not been used, even once, in the sense of Parameśvara. It seems that in the Vedic literature the word had the general sense of a lord' or 'competent' which later on developed into that of a 'rājā' or an administrative head. The period covered by both these uses of the word may be regarded as the first period in the history of the word. This period obviously lasted till the time of the Mahābhāṣya, i. e. the 2nd Century B. C.

The second period in the history of the word 'Isvara'.

But there are also some works in which the word has been used, not only in the above sense, but also in the sense of Paramesvara. The period to which such works belong we may take as the second period in the history of the word 'Isvara.' In view of the

fact that at one time the word is definitely used in one sense (of a 'rājā' or 'capable of') and at a later time we find it almost definitely used in a later sense (of Parameśvara), we think, we are perfectly justified in assuming a transitional period in which the word is used, of course in a varying degree, in both the senses.

Among the works which can belong to this transitional or second period we may assign the first place to the Manusmrti and the Bhagavadgītā, with the difference that while in the former there is a predominance of the first sense, in the latter the second sense is found much more often.

Let us first take the Manusmrti. So far we have found that the word has been used only six times in this work, as follows:—

- (1) तस्यार्थे सर्वभूतानां गोप्तारं धर्मभात्मजम्। ब्रह्मतेजोमयं द्राडमस्जत्पूर्वमीश्वरः॥ (VII. 14). Here the commentary of Kullūka says:—ब्रह्मा पूर्व सृष्ट्वान्.
  - (2) प्राणायामैर्दहेद्दोषान् धारणाभिश्च किल्त्रिषम्।
    प्रत्याहारेण संसर्गान् ध्यानेनानीश्वरान् गुणान्॥
    (VI. 72).

Here cf. the same commentary:—"श्रनीश्वरान् गुणान्। ईश्वरस्य परमात्मना ये गुणा न भवन्ति। क्रोधलोभमोहाद्यः। (3) मनसञ्चाप्यहंकारमभिमन्तारमीश्वरम् (I. 14).

Here the same commentary says ''ईश्वरं स्वकार्य-करणक्षमम्।".

- (4) ब्राह्मणे। जायमाने। हि पृथिन्यामधिजायते। ईश्वरः सर्वभृतानां धर्मके। इस्य गुप्तये॥ (I. 99).
- (5) दैवतान्यभिगच्छेत्तु धार्मिकांश्च द्विजोत्तमान्। ईश्वरं चैव रक्षार्थं गुरूनेव च पर्वसु ॥ (IV. 153).
- Cf. Kullūka:-रज्ञार्थ राजादिकं गुरूंश्च """"
  - ( 6 ) हन्याचौरमिवेश्वरः (IX. 278).

Cf. Kullūka:—"चारवद्राजा निगृह्वीयात्".

It is evident that with the exception of the first two passages where the word seems to have got the later sense, the word in all the other passages has been clearly used in the earlier sense.

The case is rather different with the Bhagavadgīta. Here the word is generally used in the sense of Parameśvara; e.g.

भृतानामीश्वराऽिष सन् (IV. 6). समवस्थितमीश्वरम् (XIII. 28). समं सर्वेषु भृतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् (XIII. 27). ईश्वरः सर्वभृतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठति (XVIII. 60).

But here also the earlier sense of the word is not quite absent; cf. for instance:—

ईश्वराऽहमहं भागी सिद्धोऽहं वलवान्सुखी (XVI. 14). दानमीश्वरभावश्च क्षात्रं कर्म स्वभावजम् (XVIII. 43).

The last period in the history of the word 'Iśvara'.

The above tendency found in the Manusmṛti and Bhagvadgitā went on increasing until we find that the word came to be used almost exclusively in the sense of Parameśvara alone. This stage we take as the last period in the history of the word 'İśvara.'

Before giving illustrations for this exclusive use, it is better to take a general survey of the entire Upanisadic literature.

A reference to the 'Concordance to the Principal Upaniṣads' shows that, as far as the ten older Upaniṣads are concerned, the word 'Iśvara', not only has not been used in the sense of Parameśvara, but also, excepting the Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad, it has not been used at all; and in the Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad also, as already shown in the passage from the 14th Book (or Kāṇḍa) of the Śatapatha Brāhmaṇa, it is unambiguously used only in the sense of 'capable of'. Of course like Iśāvāsyopaniṣad, already referred to, we find the word 'īś' (cf. यदा पर्यः पर्यते .....र्शम्) in the Muṇḍaka Upaniṣad also. With regard to this, our position is the same as already stated in connection with the former Upaniṣad.

The Śvetāśvatara Upaniṣad is not considered as old as the older ten Upaniṣads. In this the word is

used (e.g. तमीश्वराणां परमं महेश्वरम्), but in a way which shows that it has not yet acquired the later meaning of Parameśvara. ईश्वराणाम् evidently means here राज्ञाम्.

The case is quite different with the sectarian Upanisads belonging to a later date. Here the word is, not only, very frequently used, but also has invariably got the sense of Siva or Paramesvara, e.g.—

ईश्वरः परमो देवः (Brahmavidyopanisad 7) ईश्वरः सर्वभूतानाम् (Mahānārāyaṇa-Upanisad 17, 5)

ईश्वर: शिव एव च (Atharva-Śikhopanisad 2).

These later Upanisads clearly belong to the third period of the history of the word. Of course here the sectarian sense of Siva is more prominent, than that of Paramesvara. The reason underlying this difference will be shown later on.

In the non-sectarian literature which also belongs to this third period, the word 'Isvara' has clearly got the sense of Paramesvara. For instance, let us take the philosophical Sūtras. As far as we can say the word is found only in three of these Sūtras, viz. Yoga, Nyāya and Sānkhya Sūtras; and in all cases it has the sense of Paramesvara alone; e. g.—

# क्रोशकर्मविपाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः

(Yoga-Sūtra I. 24)

ईश्वरप्रणिधानाझा (Yoga-Sütra I. 23) ईश्वरः कारणं पुरुषकर्माफल्यदर्शनात् (Nyaya-Sütra IV. 1, 19)

ईश्वरासिद्धेः (Sāṅkhya-Sūtra I. 92).

In the same way, in the whole of the subsequent philosophical literature the word 'Isvara' has been used in the sense of Parameśvara alone; so much so, that Isvara in the sense of Parameśvara is the main topic of such works as the Nyâya-kusumānjali and Isvarānumāna-cintāmaņi. Similar is the case with the Purāṇa and the later Smṛti literature.

Development of the modern idea of Iśvara.

Before we point out the importance of the above, rather dreary discussion, let us first see if we can similarly trace the development of the modern idea of Isvara also. We must confess that in this second part of our investigation we do not feel ourselves on such firm and sure grounds as we did in its first part. Still we think that we can trace more or less conclusively this development also. Before we start, let us first define what we mean by Isvara these days. The most important point to be remembered in this connection is that the word is not a sectarian one now-a-days. We cannot say that like the words

'Rāma,' 'Kṛṣṇa', 'Śiva' etc. it is used only by a particular sect of the Hindus. On the other hand we find that all the Hindus, irrespective of their sects, as stated at the very outset, use this word in the sense of 'omnific, omnipresent, eternal supreme God, who is the Lord of all, above all gods and at the same time is an object of our worship'.

In tracing this development we must start from the Vedic times; and first of all we must consider the Vedic (especially the Revedic) conception of gods. In the early Vedic period we do not find any god who can be regarded as occupying the position. of Parameśvara. Gods like Indra, Agni, Varuna, Mitra, Pūṣan, are all functional (or कार्मिक) gods. In other words they are all departmental ( नियतकर्माणः or विभाग्यकर्मकारिएः ) gods. None of these can be really regarded as 'the one god above all gods' (or देवाधिदेव). It is true that at times almost each of these gods is addressed as if he were an absolutely independent and supreme deity. But in reality this practice of the Vedic poets is only an exaggeration and is merely due to the effusion of sentiment on the part of the singer.

Of course there are Mantras from which it would appear that in course of time the seers came to realize that the various deities were but different forms or X]

aspects of one divinity ; cf. माहाभाग्यादेवताया एक आत्मा बहुधा स्तृयते (Nirukta VII. 8).

This conception of the Rsis was more of a pantheistic than of a monotheistic nature. Gradually the same idea assumed its final shape in the Vedāntic Brahman. But this idea of Brahman was not the same as that of Paramesvara. In the first place, Brahman existed only in the eyes of thinkers and philosophers. Unlike Paramesvara, it never existed in the eyes of the layman. The very fact that it is conceived in neuter gender shows that it can never be the object of popular worship. The god of popular worship is always conceived in masculine or feminine gender; cf.

## देवतिर्यंङ्मनुष्यादें। पुंनामा भगवान्हरिः। स्त्रीनाम्नी श्रीश्च विश्वेया नानयार्विद्यते परम्॥

The fact that no place whatsoever is assigned to Brahman in the Vedic Karmakāṇḍa would confirm the above view as regards Brahman. Statements like त्रेगुएयविषया वेदा निस्त्रेगुएया भवाईन (II. 45) in the Bhagavadgitā and the view of some Mīmāmsakas, like Prabhākara, that the Veda is only concerned with Karmakāṇḍa and not with Brahman also confirm the above view.

It is true that even in the Vedas we find gods like Prajāpati who apparently seem to occupy the

place of Paramesvara. But in reality it is not so. Even Prajāpati, the forerunner of Brahmā, is only one, though rather more dignified, of so many gods, and cannot be regarded as the one god above all gods.

In view of all this we can safely maintain that in the Vedic period, including that of the Upanisads also, the popular religious needs were sufficiently satisfied by the functional or departmental Vedic gods, and no need was felt of Parmesvara at that time. On the other hand the need of philosophers who looked for unity in diversity was served by Brahman.

importance of the hymn) shows that the idea of Purusa in the latter sense was the creation of a Poet-Philosopher and was only meant for thinkers. It has nothing to do with the popular Vedic ritualism. The most important argument in our favour in this connection is that even in the Pūrva-Mīmāmsāsūtra—the most authoritative work dealing with the rationale of the Vedic Karmakānda—no place is assigned to Paramesvara or Isvara. For the same reason it is a common belief among Pandits that Isvara is not recognised in the Mīmāmsā system; only they do not understand its historic background. In this connection of also Bhagavadgītā (II. 42):—

## यामिमां पुष्पितां वाचं प्रवद्न्त्यविपश्चितः। वेदवाद्रताः पार्थं! नान्यद्स्तीति वाद्निः॥

This would also explain why the word 'Isvara' in the sense of Paramesvara is not used in the Vedic literature.

## Lord Buddha and the doctrine of Isvara.

A consideration of the doctrine of Lord Buddha in this connection also confirms our above view. The popular view with regard to Lord Buddha, now-adays, is that he refuted the doctrine of Isvara and therefore he was a 'Nāstika'. But we think there is no ground for this view. Let us first decide the real meaning of the word 'Nāstika'. The use of this

word in the sense of an atheist is not found in the older literature. Orginally the word only meant one who did not believe in the next world'; cf. Pāṇini IV. 4, 60: अस्ति नास्ति दिएं मति:।

Gradually it came to mean one who reviles the Vedas' i. e. one who does not conform to the Vedic tradition'; cf. Manusmṛti II. 11 (नास्तिका चेदनिन्दकः). In case we find this word used for Buddha in the older literature, we must take it in the latter sense. It has nothing to do with the belief or non-belief in Isvara. The Sānkhyas and the Mīmāmsakas, though they do not recognize God, are not called 'Nāstikas'; simply because they were not opposed to the Vedic tradition

But we may not stop here and can go a step further. Because as far as we can say, Buddha never denounced or refuted the idea of Isvara in the sense of Paramesvara. This does not mean that he recognised it. This only means that till the time of Buddha the idea itself did not exist.

Instead of it, there were two ideas which occupied the place of Isvara in his time. The one was of the functional Vedic gods, and the other of the absolue and attributeless Brahman. He accepted the former idea; but in the place of Brahman he installed 'Dhamma' or 'Dharma'. In our view, from a philosophical point of view, there is not much difference between Brahman and Dhamma. Both refer to abstract ideas. The idea of maintaining the whole universe and upholding every creation is common to both of them. Dhamma is only a collective name for all the eternal laws of the universe taken together. In fact it is 'The Law' of the universe. Can we not conceive the eternal and universal laws in the form of intelligence? If we can, then Dharma which refers to the totality of those laws can easily be conceived as intelligence. If so, what is the difference between Brahman and Dhamma? Brahman is regarded, not as intelligent, but only as pure intelligence.

This shows why Buddha, who recognised the traditional functional gods, Indra etc., and who substituted Dhamma for Brahman, did not denounce Isvara. In reality the idea of Isvara in the sense of Paramesvara did not even originate by that time.

<sup>1.</sup> Of course there are a few references to Iśvara or to Iśvaravādins in Pali literature, but they evidently refer to a god more or less similar to the (departmental Vedic gods; and some of the references may also belong to a time much posterior to Buddha. The same remark applies to similar references found in the Jain literature also; e.g., cf. Sathānāng-Sūtra 607.

#### S'aivism and Isvara.

Let us now see how the word 'Isvara' at last came to be used in the sense of Paramesvara. An attempt is made in the following to answer this question.

Modern Hinduism is said to be a fusion of the Nigama-dharma and the Agama-dharma Nigama means Veda and Agama refers to Tantra. Thus we can say that the basis of Modern Hinduism is a fusion of the Vedic and Tantric Dharmas. An examination of popular gods as well as of the daily and other kinds of ritualism of Modern Hinduism also clearly shows that it is very much different, both in spirit and form, from the pure Vedic Dharma. But it does not mean that Tantricism is later in origin than the Vedic religion. On the contrary, there are grounds for holding the former, at least as far as India is concerned, even as older than the latter. It is true that in our literature we do not find such an old description of Tantricism as that of the Vedic religion. But it only means that Tantricism came to influence the Vedic people gradually. Moreover, the esoteric nature of Tantricism and the fact that Tantric worship is of an individualistic nature as compared with the Vedic ritualism which, requiring as it does the assistance of a number of priests for its performance, is congregational, also contributed a great deal to the non-preservation in literature of Tantricism in its oldest form.

The excavations of Mohenjo Daro and Harappa also have shown the great antiquity of Tāntric culture in India. Siva occupies a most important place in this culture; and the fact that Siva-lingas in large numbers have been excavated there clearly proves the then existence of Tāntricism. On similar grounds, we think, we are justified in designating the pre-Vedic culture of India as Tāntricism. Some people give it the name of Asuric culture. We know that in Vedic literature the Asuras are described as the elders of the Devas; which only means that, at least in India, the Asura or Tāntric culture is older than the Vedic culture.

The fact that in the Purānas and the allied literature Asuras and Daityas like Bānāsura and Rāvana are almost always described as the devotees of Siva also shows an intimate relation, from the oldest times, between Siva and the Tāntric (or Asura) culture. We know that a particular variety of the Siva-linga is also known as Bāṇa-linga. Probably it was Bāṇāsura himself who substituted rather smaller stones for heavy ones for their worship as Siva-lingas.

The above statement as regards the close relationship between Siva and the Tantric culture does not necessarily mean that the chief god of that culture was designated as 'Siva' from the very beginning. It appears that the Vedic Aryas when they entered India found this Saiva or Tantric culture most prevalent. In the beginning they were naturally hostile to it as is shown by such contemptuous expressions as farational applied in the Rgveda to the indigenous people; but gradually on account of its vast prevalence they themselves came to be influenced by it. This was the reason which perhaps led to the fusion of the pure Vedic god Rudra and the Tantric 'Siva'. The difference between the Rudra of the Rgveda and the Rudra of the Yajurveda can perhaps be explained by this fusion alone.

This influence of Tantricism upon the Vedic culture was so far-reaching that gradually Saivism asumed the form of an almost universal religion even among the Vedic people. It is due to this that Vaisnavism though based on the pure Vedic god Viṣṇu appears as only a new sect when compared with Saivism.

Spread of the word Isvara through Saivism.

In reality it was through the influence of Saivism that the word 'Isvara' in the sense of Paramesvara became so popular. We have already seen how the word 'Isāna' gradually became a synonym of Siva. Both 'Isvara' and 'Isāna' are derived from the same root. Still the former word did not acquire the

meaning of Siva in the same direct way. In the Svetāsvatara and other older Saiva Upaniṣads 'Mahesvara' and not 'Īsvara' has been used for Siva. The passage from Kālidāsa हरियंथैकः पुरुषोत्तमः स्मृते। महेश्वरस्डयस्वक एव नापरः (Raghuvamsa III. 49) 'also confirms the same view.

But gradually in the Saivite literature itself 'Isvara' came to be used for 'Mahesvara.' We have already seen how 'Isvara' has been often used for Siva in the later Saivite Upanisads. In the Tantras also 'Isvara' is very frequently used for Siva. Many of the Tantras even begin with the words पार्वती उवाच and इश्वर उवाच. In the Saiva Darsana also 'Isvara' is not only very frequently used, but it is also a technical term of that philosophy for Siva; compare for instance the 'Sarvadarsanasangraha' and also the words of Kālidāsa:

यस्मिन्नीश्वर इत्यनन्यविषयः शब्दो यथार्थाक्षरः । (Vikramorvasīyam).

Thus it is clear that the word 'Isvara' became so popular only through the influence of S'aivism.

<sup>1.</sup> Cp. पतिपदार्थः शिवोऽभिमतः (Anandashrama ed. of the text only, p. 66)., Cp. also पशुपतिरीखरः (Śaṅkara's Comm. on Vedāntasūtra II. 2, 37), and शम्भुरीशः पशुपतिः शिवः शुली महेखरः । ईखरः शर्वे ईशानः ज्यम्बकस्तिपुरान्तकः (Amara-kośa I. 1, 25-26 and 29-30).

#### Iśvara and Darśana.

But its use in the sense of non-sectarian Paramesvara did not take place until the word had not left the above sectarian world and had not become an object of independent discussion in the field of general philosophy. So long as Isvara or Mahesvara was only a sectarian god, it could not have become an object of discussion in the non-sectarian general philosophy. For this very reason perhaps it was only gradually that Isvara began to be discussed in the general philosophical literature. This also explains

Regarding the Nyāya system (called here Yoga-matam or Saivam) of philosophy he says:—

अथ योगमतं ब्र्मः शैवमित्यपराभिधम् ।
ते दण्डधारिणः प्रौढकोपीनपरिधायिनः ॥
कम्बिकाप्रावरणा जटापटळ्यािेेळ्नः ।
भस्मोद्ध्रुळनकतांरो नीरसाहारसेविनः ॥
+ + +
यजमानो वन्दमानो विक्त तेषां कृताञ्जिलः ।
ॐ नमः शिवायेत्येवं शिवाय नम हत्यसौ ॥

<sup>1.</sup> The statement that Isvara or Mahesvara was in the beginning only a sectarian god and that it was only gradually that it came in the purview of the general philosophy and assumed the form of non-sectarian Paramesvara is clearly borne out by the following quotations from the Saddarsana-samuccaya of Rājasekhara Sūri—a Jain author of the 14th or 15th century A. D.:—

why in the philosophical Sūtras there is such a meagre discussion of Isvara. Probably there was only a beginning of that discussion at the time when the

> तेषां च शंकरो देवः स्टिसंहारकारकः । तस्यावताराः सारा ये तेऽष्टादश तदर्चिताः॥ + पूजनं प्रणिधानं च तेषां ज्ञेयं तदागमात्। अक्षपादो गुरुस्तेपां तेन ते ह्याक्षपादकाः॥ उत्तमां संयमावस्थां प्राप्ता नरना अमन्ति ते ॥ प्रमाणानि च चत्वारि प्रत्यक्षं लेक्किं तथा। उपमानं च शाब्दं च तत्फलानि पृथक् पृथक् ॥ तत्त्वानि षोडशासुत्र प्रमाणादीनि तद्यथा । प्रमाणं च प्रमेयं च संशयश्च प्रयाजनम् ॥ + + अयमेषां विशेषस्त यत्प्रजलपन्ति पर्षंदि ॥ शैर्वी दीक्षां हादशार्ट्सं सेवित्वा ये।ऽपि सञ्चति । दासीदासोऽपि भवति सोऽपि निर्वाणमुच्छति ॥

As regards the Vaisesika system of philosophy, he says :-अथ वैशेषिकं व्रमः पाशुपतान्यनामकम् । छिङ्कादि यौगवत्तेषां ते ते तीर्थकरा अपि॥ वैशेषिकाणां योगेभ्यो मानतत्त्वगता भिदा। प्रत्यक्षमञ्ज्ञमानं च मते तेषां प्रमाद्वयम् ॥

> योगे वैशेपिके तन्त्रे प्रायः साधारणी किया । आचार्यः शङ्कर इति नाम प्रागमिधापरम्॥ +

शिवेनोऌकरूपेण कगादस्य मुनेः प्ररः॥ मतमेतत् प्रकथितं तत् औलुक्यम्च्यते ॥ +

philosophical Sūtras were written. For the same reason not much importance was attached to that discussion. But gradually that tendency went on increasing and naturally we find *Isvara-siddhi* as one of the most important topics in the later philosophical literature of India, so much so that such important independent treatises as the 'Nyāya-kusumanjali' and 'Isvarānumānacintāmaṇi' have been exclusively devoted to that topic.

The importance of this investigation.

The whole investigation is obviously of great importance for clearly understanding the history of Indian Philosophy and Religion. Many a knotty point of that history can easily be explained in the light of this investigation. For instance the question as to why there is such a meagre discussion of an important

## अक्षपादेन ऋषिण रचितत्वानु यौगिकम् । आक्षपादमिति ख्यातं प्रायस्त्रस्यं मतद्वयम् ॥

Cp. also the Ṣaḍ-darśana-samuccaya of Haribhadra-sūri: आक्ष-पादमते देव: सृष्टिसंहारकृच्छित:. Regarding the Vaisenikas he says: देवताविषये भेदो नास्ति नैयायिकै: समम् ।

Moreover, the fact that both the Nyāya and Vaiseṣika systems of philosophy are described as शिष्टापरिगृहीत in the Commentaries on the Vedānta-sūtra II. 2, 17 (अपरिग्रहाचात्यन्तमनपेक्षा) would show that according to the tradition both the systems must have had their origin in some Non-Vedic or Agamic form of religion. This also indirectly supports the above contention.

topic like that of Isvara in the philosophical Sūtras can be answered, we think, only in the way in which we have done so. Futher we cannot understand the rise and great expansion of a Godless system like Buddhism in the India of B. C. if we assume the existence and prevalence of the modern idea of Paramesvara at that time also. Surely a religion of the same kind, if preached now-a-days, would not have the same prospects.

Besides, the investigation is not without interest from the point of view of literary history also. If our conclusions are true, we find here a new material for determining the chronology of many a Sanskrit work. For instance, the question whether the Vyākaraṇa Mahābhāṣya and the Yoga Sūtra are by the same author, can be definitely decided in the negative in the light of our investigation. Because the author of the Yoga Sūtra who uses the word 'Īsvara' definitely for Paramesvara must be not only different from, but also much later than, the author of the Mahābhāṣya, who uses that word only in its older sense. On the same grounds we can maintain that the Manusmṛti and the Bhagavadgītā are later than the Mahābhāṣya.

## SPORTS AND GAMES AS REFERRED TO IN SANSKRIT LITERATURE

BY

## Pt. ANANT SHASTRI PHARKE,

Prof., Samskrit College, Benares.

[This paper which has been prepared, under my guidance, by a Professor of the Sanskrit College, Benares, throws a considerable light on the variety of games and sports as in vogue in ancient India. Its importance cannot be denied chiefly in view of the large material set forth here for the first time and the vast literature utilized for its purpose. It is hoped that the writer will pursue the subject still further and will try to systematize it later on. M. D. Shastri.]

## संस्कृतसाहित्ये वर्शिताः क्रीडाः ।

अथायं क्रीडाविषयके। निवन्धः प्राचीनग्रन्थेभ्य उपलब्धं विषय-जातमेकत्र संकलय्य विज्ञजनानां पुरतः सन्निधाप्यते, प्रमाणभूत-प्रन्थस्थलानि च तत्र तत्राधष्टिप्पन्यां प्रदृश्यन्ते ।

श्रत्र विशेषत एकमस्माभिनिवेदनीयं यद् यत्र खेलनप्रकारं प्रदश्यापि प्रनथकारेण नामघटितः क्रीडाशब्दप्रयोगा न कृतस्तत्र क्रीडाशब्दप्रयोगा न कृतस्तत्र क्रीडाशब्दप्रयोगा न कृतस्तत्र क्रीडास्वरूपद्योतका नामनिर्देशा नृतनतया निर्मितः। श्रत्र प्रमाणं तु "एवं ता लाकसिद्धाभिः क्रीडाभिश्चरतुर्वने" (श्रीभाग०१०-१६-१६) इति श्रीमद्वैष्णवभागवतस्थं वचनमेव। एवं यत्र टीकायां क्रीडास्वरूपविशेषनिर्देश उपलभ्यते साऽपि तत्र तत्र निर्दिश्यते।

#### X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 65

श्रत्र विचारसैक्यार्थं कीडायाः प्रकारचतुष्टयं विधाय विचार थारभ्यते । तत्र प्रथमप्रकारे प्रधानतया स्वस्वमनेविनेद्रमुद्दिश्य विहितकीडानां संग्रहः । द्वितीये प्रकारे प्रेश्वकाद्मिनेविनेद्राद्दिकं प्रधानतयोद्दिश्य कृतानां संकलनम् । तृतीये प्रकारे धर्माद्विप्रधाने-स्वमुद्दिश्य सम्पादितखेलानां संकलनम् । चतुर्थं प्रकारे स्वरूप-विशेषेपण्लिञ्चरहितानां नामत उपलब्धानामज्ञातविशेषप्रकारिकाणां कीडानां संग्रहः । तत्र कीडाशब्देन प्रधानता मनाविनादाय केनापि निश्चितप्रकारणानेकरिकेन वा शरीरचेष्टादिना यिक्वयते तदिभिधीयते ।

तत्र प्रथमतः क्रीडानुकमणिका, प्रमाण्यन्थनामनिर्देशश्च कियते —

| and the same of the same       | C.                       |
|--------------------------------|--------------------------|
| प्रथमः प्रकारः ।               |                          |
| १ कृत्रिमवृषभकीडा              | १७ कन्दुककीडा (१,२)      |
| २ निलायनकीडा (१,२)             | १= वनभाजनम्              |
| ३ मर्कटात्सवनक्रीडा            | १६ रासकीडा               |
| ४ शिक्यादिमाषण्कीडा            | २० छालिक्यकीडा           |
| ५ ऋहमहमिकास्पर्भेकीडा          | २१ नियुद्धकोडा           |
| ६ भ्रामणकोडा                   | २२ नृत्यक्रीडा (१,२)     |
| ७ गर्तादिलङ्घनकीडा             | २३ श्रक्षकीडा            |
| <b>=</b> विल्वादिप्रक्षेपणकीडा | २४ मृगयाक्रीडा (१, २, ३) |
| ६ अस्पृश्यत्वक्रीडा            | २५ चतुरङ्गकीडा           |
| ० नेत्रवन्धकीडा (१, २, ३)      | २६ कृत्रिमपुत्रिकाकीडा   |
| ११ स्पन्दोलिका क्रीडा (१, २)   | २७ वज्लीवृक्षविवाहः      |
| १२ नृपक्रीडा                   | २८ वीटाक्रीडा            |
| १३ हरिणाक्रीडनकम्              | २६ कनकश्रुक्षकाशकीडा     |
| १४ वाद्यवाहकक्रीडा             | ३० वैवाहिकक्रीडा         |
| १५ देवदैत्यक्रीडा              | ३१ हज्ञीषकीडा            |
| १६ जलकीडा (१, २)               | ३२ सगायनकूर्दनकीडा       |

9

३३ नैाकाकीडा

३४ जलगृहकोडा

३५ वनविहारकीडा

३६ श्रामलकमुष्टिकीडा

३७ द्रुंरमावकीडनम्

३८ नाट्यकीडा

३६ अलातचककीडा

४० गदागदिकीडा

४१ वृक्षे पादप्रहारक्रीडा

४२ चित्रकीडनकम्

४३ काज्यशास्त्रविनोदः

## द्वितीयः प्रकारः ।

१ नृत्यकोडा

२ नाट्यम्

३ मलकीडा

४ पेन्द्रजालकीडा

५ समाह्रयक्रीडा

६ मनुष्यपशुयुद्धम्

७ शस्त्रविद्याप्रदर्शनम्

**म विषवैद्यखेलः** 

( पेन्द्रजालिककोडा )

६ वैवाहिकपणप्रदर्शनम्

(१,२,३,४,५)

१० काष्टचित्रकोडनकम्

११ वाजिवाह्यालिविनोदः

## तृतीयः प्रकारः।

१ मार्गपालीवन्धनम्

२ वष्टिकाकर्पणम्

३ गोक्रीडनकम्

४ राजसूययागः

५ वाजपेययागः

६ नरमेधः

७ वलिराज्येात्सवः

८ इन्द्रध्वजोच्छ्रायः

६ कामुदीमहोत्सवः

१० गवात्सर्गः

११ देवयात्रा

१२ होलिकामहोत्सवः

१३ वसन्तात्सवः

१४ ब्रह्मोत्सवः

# चतुर्थः प्रकारः।

१ दाएडाखेलः

२ माष्टाखेलः

३ पाल्लवा

४ मासला

### X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 67

५ उद्दालकपुष्पभक्षिका

६ वारणपुष्पप्रचायिका

७ पुष्पक्रीडा

= दग्डादण्डि

६ मुष्टीमुष्टि

## प्रमागायन्थसूचिका ।

१ ऋग्वेदः

२ गुक्कयजुर्वेदः

३ अथर्ववेदः ४ पेतरेयब्राह्मणम्

५ छान्देश्योपनिषत्

६ कात्यायनीयश्रोतसूत्रम्

निर्णयसिन्धावादित्यपुराणम्
 वीरिमेत्राद्यराजनीतिप्रकारो-

**मत्स्यपुराणम्** 

६ विष्णुधर्मोत्तरपुराणम्

१० स्कन्दपुराणम्

११ पद्मपुराणम्।

१२ विष्णुपुराणम्

१३ श्रीविष्णुभागवतम्

१४ ब्रह्मपुराणम्

१५ ब्रह्मवैवर्तम्

१६ श्रक्षिपुराणम्

१७ गरोशपुराणम्

१८ निरुक्तम्

१६ नीतिमखरी

२० श्रीमद्भारतम्

२१ वाल्मीकीयरामायणम्

२२ अध्यात्मरामायणम्

२३ हरिवंशः

२४ गर्गसंहिता

२५ चाण्क्यार्थशास्त्रम्

२६ पातञ्जलमहाभाष्यम्

२७ पाणिनीयसूत्रम्

२= वैयाकरणसिद्धान्तकौमुदी

२६ काशिका

३० तस्ववेधिनी

(ब्या॰कौ॰टी॰)

३१ दशकुमारचरितम्

३२ स्वप्नवासवदत्तम्

३३ मालविकाग्निमित्रम्

३४ शाकुन्तलम्

३५ पञ्चतन्त्रम्

३६ मनुस्मृतिः

३७ सुभाषितरत्नभाएडागारम्

३= देवीपुराणम्

३८ कुमारसम्भवम्

४० अमरकाशः

४१ माघमाहात्म्यम्

(पन्नपुराणीयम्)

४२ न्याख्यासुधा (अम०का०टी०) ४८ पुरुषार्थविन्तामणिः

४३ नैषधीयम् ४६ निर्णयसिन्धौ हेमाद्रौ ब्रह्म-

४४ शिशुपालवधकाव्यम् वचनम्

४५ किरातार्ज्जनीयम् ५० भाजप्रवन्धः

४६ काद्म्वरी ५१ चतुरङ्गदोपिका

४७ निर्णयसिन्धौ देवतः ५२ मानसाल्लासः

१ कृतिमृह्पभक्तीडा—यत्र सङ्घे द्विधा भूता वालकाः कम्वला-दिभिः स्वशरीरं पिधाय संपादितवृषभाकारा वृषभवच्छ्व्दं कुर्वाणाः परस्परं युध्यन्ति सा कीडा कृत्रिमवृषभक्तीडापदेन कथ्यते । श्रत्र सर्वत्र कीडासु जयपराजये सुरलीवेत्रादिग्लहः ।

२ निलायनक्रीडा (१)—यत्र निलीय स्थितं वालकमन्याऽन्वि-ण्यति, श्रन्विष्टो जितः—श्रन्वेषका जेता च भवति सा निलायनक्रीडे-ति कथ्यते ।

(२) यत्र सङ्घे स्थिता वालका विभागत्रयं कृत्वा—एकः पशुपाल-कः, त्रपरः पशुचारः, अन्यश्च मेषायितः । तत्र पशुचारो मेषायितं स्रोरियत्वा कुत्रचित् स्थापयित पशुपालश्च ततस्तमन्विष्यानयित सा निलायनकीडा ।

<sup>(</sup>१) ''क्वित्कृत्रिमगोवृपैः। वृपायमाणौ नर्दन्तौ युयुधाते परस्परम्॥'' टीका (अन्वयार्थप्र०) ''क्वित्कृत्रिमगोवृपैः—कम्बलादिभिः पिहितैर्वालकैरेव स्वीकृतवृपाकारैः सह" इत्यादि० (भाग० १०, ११, ३८)

<sup>(</sup>२) टीका (अन्वयार्थप्र०) (भाग० १०, १८, १४)

<sup>(</sup>३) ''एवं विहारै: कौमारैं कौमारं जहतुर्वजे । निलायनैः ''''''''' ॥ अत्र टीका-निलीयस्थितस्यान्येन तच्छोधनं निलायनम् । (भाग० १०, ११, ५९)

<sup>(</sup>४) ''चक्रुर्निलायनकीढाश्चीरपालापदेशतः । तत्रासन्कतिचिचौराः पालाश्च कतिचिन्नृप ॥ मेपायिताश्च तत्रैके विजंहुरकुतोभयाः' ॥ (भाग०१०,३८,२६-२७)

४ शिक्यादिमोष्णक्रीडा—यत्रान्यान्यस्य शिक्यादीन् चारयित्वास्वामिनाऽनेनापद्धतिमिति ज्ञाते चारियता तिच्छक्यादिकमन्यस्य
दूरस्थितस्य निकटे प्रक्षिपति, ततः स्वामिनि विद्वुत्य तत्र नेतुं
प्रस्थिते तत्रत्या वालकस्तत्स्वीकृत्य पुनरन्यस्य दूरस्थितस्य निकटे
प्रिष्णिति, स्वामी च पूर्वं वालकं त्यत्तवा यस्य समीपे शिक्यादिकं
तत्र विद्वुवति तत्रत्या वालकः पुनरन्यस्य निकटे, एवं प्रकारेण
बहुकालं क्रीडित्वा यदा स्वामी अकृतकृत्यः प्रार्थयते तदा तस्मै
तिच्छक्यादिकं प्रदीयते सा क्रीडा शिक्यादिमे।पण्कोडारे।

४ श्रहमहिमकास्पर्शकीडा—यत्र कश्चिद्दूरं गत्वा तिष्ठति तदा दूरस्थिता वालका दूरं तिष्ठन्तं तमहं पूर्वमहंपूर्वमिति कृत्वा वेगेन प्रथान्य स्पृशन्ति सा यथोक्तनामिका क्रीडा ।

र्द् भ्रामण्क्रीडा—यत्र सङ्घे वालकाः परस्परं करं गृहीत्वा मगुडलाकारेण परिभ्रमन्ति सा भ्रामणकीडा ।

७ गर्तादिलङ्घनक्रीडा—यत्र परस्परस्य कृर्दनसामर्थ्यदिदृक्षया गर्तादिकमुल्लङ्घते सा गर्तादिलङ्कनक्रीडा ।

- (१) "मर्कटोत्व्छवनादिभिः" ( भाग० १०, ११, ५८)
- (२) ''मुष्णन्तोऽन्योन्यशिक्यादीञ्ज्ञातानाराच चिक्षिपुः । तत्रत्याश्च पुनर्हू-राद्धसन्तश्च पुनर्ददुः" ॥ (भाग० १०, १२, ५)
- (३) ''यदि दूरं गतः कृष्णो वनशोभेक्षणाय तम् । अहं पूर्वमहं पूर्वमिति संस्पृत्रय रेमिरे''॥ (भाग० १०, १२, ६)
- (४) ''आमणैः .....'' टीका परस्परकरबहणेन आमणैः ( साग० १०, १७, १२)
  - (५) 'लङ्क्षनैः'' टीका गर्तादिलङ्क्षनैः (भाग० १०, १८, १२)

दिशि क्षेपणैः हस्तेन वा प्रक्षित्रयोर्विच्वादिकयोः परस्परं सध्य एव आघाता भवति सा विच्वादिप्रक्षेपणकीड़ा ।

६ अस्पृश्यत्वक्रीडा—इयं च स्पर्शस्यादित्साचिकीर्पाभ्यां भवति। यत्र प्रथमो द्वितीयं स्प्रष्टुं यतते परश्च स्पर्शो मा भवत्विती-च्छ्रया यत्र तत्र धावति यदा स्पर्शे परं स्पृशति तदा स्पर्शकर्तुर्जयः स्पृष्टस्य च पराजयो भवति ।

- १० नैत्रवन्धक्रीडा (१)—यत्रालक्षितमेव पृष्ठदेशमासाद्य पाणि-तलाभ्यां नेत्रयार्वन्धकपुरुषं वद्धनेत्रः परिचिनाति तत्र परिचितस्य पराजयः, परिचेतुर्जयः ।
- (२) अथवा—यत्रैको मुख्या नेत्रपिधानकर्ता स कस्यिचनित्रे पाणिभ्यां पिद्धाति । सर्वे वालका यत्र तत्र कुडवादिभिर्निलीना भवन्ति, तत उद्घाटितनेत्रः सर्वान् स्प्रपृमिच्छति, सर्वे च तत्स्पर्श- वर्जनार्थमेव यतन्ते । अन्ततश्च स्पर्शकर्तारं वश्चयित्वैव नेत्रपिधान- कर्तारमागत्य ये स्पृशन्ति तेषां न पराजयः । यस्त्द्धाटितनेत्रकृत- स्पर्शयुतः स पराजितः स्प्रपृश्च जयः ।
- (३) श्रथवा वस्त्रादिना कस्यचिन्नेत्रे पिधाय सर्वे वालकास्तं वद्धनेत्रमभिताऽल्पमन्तरं त्यक्त्वा वद्धनेत्रकृतस्पर्शं च वश्चयित्वा

<sup>(</sup>१) "क्वचिद् विल्वैः क्वचित् कुम्भैः" (भाग० १०, १८, १४)। टीकास्था विषय उपयंव लिखितः।

<sup>(</sup>२) ''अस्पृश्य...." टीकास्थः सर्वोऽपि विषय उपरि लिखित एव । (भाग० १०, १८, १४)

<sup>(</sup>३) "नेत्रबन्धाद्यैः"" टीकास्थो विषय उपरि लिखित एव ( भाग० १०, १८, १४)

<sup>(</sup>४) टीकास्था कल्पना ।

- X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 71 परिश्रमन्ति, यदा च वद्धनेत्रः शब्दानुसारं कंचित्सपृशति तदा स्पर्श-कस्य जयः स्पृष्टस्य च पराजयः ।
- ११ स्पन्दोलिकाक्रीडा (१)—यत्र वृत्तशाखायां रज्जुवन्धनं विधाय तथा निर्मितदोलायां क्रमश आरोहणम्, श्रारुह्य च दोला-यामनेकप्रकारकं पादप्रसारणपूर्वकं गतागतादि क्रियते।

( श्रान्दोलिकेतिपाठः ) (२) श्रथवा यत्र वालकौ हस्तमगड-लेनान्दोलिकां निर्माय तत्र कंचने।पविश्य क्रमशे। वहतः ।

- १२ तृपक्रीडा-यत्र कञ्चन राजानं कृत्वा तं सिंहासन उपविश्य राजवत्तदाज्ञापालनादिका व्यवहाराऽजुष्टीयते ।
- १३ हरिगाक्रीडनकम्—यत्र हरिणवदुत्प्लुत्यात्प्लुत्य गच्छता-र्द्रयोर्मध्ये यस्त्वरया याति स मन्दगामिनं जयति ।
- १४ बाह्यबाहकक्रीडा—यत्र च हरिणाक्रीडनकं विधाय यः परा-जितः स जेतारं स्कन्धेन वहन् पूर्वसंकिल्पितस्थानपर्यन्तं नीत्वा तत्र गोधनादिकं चारियत्वा पुनश्च सुतिदेशपर्यन्तं नयत्येष पणवन्धे। यस्यां क्रीडायां सा यथाक्तलक्षणाः ।
  - (१) लोकानुसारिणी कल्पनैपा।
  - (२) ''कदाचित्स्पन्दोलिकया'''''' ॥ टीकास्थो। विषय उपर्यंव लिखितः। ( भाग १०,१८,१६ )
  - (३) अस्य विशेषते वर्णनं विह्नणकवेः "प्रक्षार्यं पादौ विद्वितस्थितीनाम्" इति । क्लोके द्रष्टव्यम् । ( सुभाषितरत्नभाण्डागारम् )
  - (४) ''ततस्त्वान्दोलिकाभिश्र-....'ंश्विष्णुपु० अं० ५, ९, ८. श्रीधरी टीका च।)
  - (५) ''कर्हिचिन्नृपलीलया। .....''॥ ( भाग० १०, १८, १५ )
  - (६) ''हरिणाक्रीडनकं नाम बालक्रीडनकं ततः। प्रकुर्वन्तो हि ते सर्वे हो हो युगपदुत्थितों'॥ (वि॰ पु॰ ६, ९, १२,) तथा ब्रह्मपु॰ १८७, ११)
  - (७) "आचेरुविविधाः क्रीडा वाद्यवाहकलक्षणाः।

१५ देवदैत्यक्रीडा—यत्र सङ्घस्था वालका द्विधा भूत्वा तत्रत्य एका विभागः स्वातमानं देवरूपेण करुपयित्वा दैत्यत्वेन करिपतेन सह मस्तकं मस्तकेन, वक्षो वक्षसा, वाहुभ्यां वाहु च संहत्य, जलेन, धूलिभिः, मुष्टिभिः, कर्दमैः, गोमयैः, श्रान्दोलनैः, विकर्षणैः, महता केलाहलेन च यत्र युद्ध्यन्ति सा देवदैत्यकीडा। श्रस्यां दैत्यानां जया देवानां पराजयः करिपताऽस्ति ।

१६ जलक्रोडा—(१) यत्र वालका महत्याः सरस्यास्तटे स्थितं वृक्षमारुद्य जले पतित्वा ततो जलस्थं कश्चनैकमुद्दिश्यान्ये सर्वे तस्योपरि हस्तेन जलं प्रचिपन्ति । सोऽपि तेपासुपरि । यदा सपराजितो भवति तदान्यस्योपरि । श्रथवा परस्परस्योपरि जलम्बलिभः प्रक्षिपन्ति ।

यत्रारोहन्ति जेतारो वहन्ति च पराजिताः । वहन्तो वाह्यमानाश्च चारयन्तश्च गोधनम् ॥" (भाग १०, १८, २२) तथ।—"ते वाह्यन्तस्त्वन्योन्यं भाण्डीरस्कन्धमेत्य वै । पुनर्निवृत्तास्ते सर्वे ये ये यत्र पराजिताः ॥" ( व्र० पु० १८७, १४,

विष्णु० ५, ९, १५)

- (१) "ययुर्वहिर्मुदा युक्ता घत्वा हस्तान्परस्परम् ।

  द्विभागीभृष चिक्रीडुर्नानायुद्धविचेष्टितैः ॥

  सस्तकं सस्तकेनैव वक्षसा वक्ष एव च ।

  बाहुभ्यां चैव बाहू च निजव्जुस्ते परस्परम् ॥

  जलेन रजसा चैव कन्दुकैर्मुष्टिभिस्तथा ॥

  कर्दमैर्गोमयैः केचिद्दान्दोलनविक्पंणैः ।

  कोलाहलं प्रकुर्वन्तः श्रङ्गकाङ्करवैरपि ।

  दैत्यभूता जयं प्रापुर्देवभूताः पराजयम्" ॥ ( गणे० पु० उ० ९४, ८-११)
- (२) ''क्रीडन्तः सरसीं याताः पञ्चयोजनविस्तृताम् । उड्डीय पतिताः केचित्तस्यां केचिच्छनैर्ययुः ॥

- X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 73
- (२) इयं च स्वस्त्रीभिः सह अनेकप्रकारेण प्रवर्तते । तथाहि परस्परशरीरोपिर जलसिञ्चनं पतामीति कृत्रिमभीत्या पतिकएठदेशा-चलम्बनं काष्ट्रमयतिभिरितस्ततस्तरणं पुनस्तते। जलमध्ये पतन-मित्याद्यनेकप्रकारेणेषा कीडा प्रवर्तते । अस्यां परस्परवस्त्राकर्षणमिप प्रवर्तते ।

१७ कन्दुकक्रीडा—(१) यत्र कन्दुकं निर्माय सङ्घस्थः कश्चिद्

ह्योग्नि प्रक्षिपति यद्यन्यो मध्ये कश्चित्तं कन्दुकं भूमिस्पर्शात्प्रागेव
स्वीकरोति तदा स येन पूर्वं प्रक्षिप्तः तस्याश्वस्य इव पृष्ठमारुह्य कन्दुकं
पुनश्च भूमा प्रक्षिपति, यदि तं कन्दुकमन्या धारयति तदा तेन पूर्वप्रकेपकपृष्ठारोह्दणपूर्वकं पुनः पूर्ववत्कन्दुका भूमा प्रक्षेपणीयः, भूमिस्धं तं
कन्दुकमादाय पलायतां वालानां मध्ये यस्य कस्यापि पृष्ठदेशे स
कन्दुकस्ताडनीयः, यस्य लग्नस्तेन कन्दुका व्याममार्गस्थः कार्यः, यदि

चृतं तत्तीरगं दृष्ट्वा विशालं फलसंयुतम् । आस्रोह मयूरेशो । ॥ ततस्ते जलमाविष्यासिञ्चन्नलीर्मिथः । ऐकमत्येन।ते सर्वे प्रासिञ्चन् गणनायकम् ॥" (गणे० पु० उ० १००, २०)

(१) ''सिषिचुः केशवं पत्न्यो धीरा इव महोद्धिम् । सिषेच तासःगोविन्दो मेघः फुळ्ळता इव ॥ अवलम्ब्य पराः कण्ठे हिरं हिरणलोचनाः । उपगृहस्व मां वीर पतामीत्यबुवन् ख्रियः ॥ कस्वित्काष्टमयेस्तेहः………… ॥ ( हरि० वि० ८८, २९-२७ ) जलं:ददौ राधिकाय सकामो माधवः स्वयम् । ददौ सा च माधवाय कामार्तायाञ्जलित्रयम् ॥ वश्चं जग्राहःतस्याथः………… ॥"

( ब्रह्मवैवर्तखं० ४ स० २८, १३३-१४२ )

इयं च भारतादिग्रन्थे, किरातार्जुनीयनवमसगं शिशुपालवधाष्ट्रमसगं च प्रसिद्ध-तरा सा तत एव ज्ञेया।

10

कश्चित्तं न मध्ये स्वीकरोति तदा पूर्वेणैव पुनव्योमगः कार्यः येन धृतः स प्रक्षेप्तारमारुह्य पूर्वविक्षिपेत् ।

(२) इयं च कीडा कन्यकया वालकेन वैकेनानेकैरिए संपाद्यते। कन्दुके। हस्तेन पुनः पुनरेकत्र स्थल एव ताड्यते, अन्यत्र च प्रिच्चित्ते, सर्वत्र दिक्षु प्रचारयते च। मध्ये च व्यामार्गस्थोऽिप कियते, तत आगतश्च पुनस्तथैव ताड्यते, खेलने चानेकवारं निपद्योन्थाय निमीर्हयोन्मीरुष स्थित्वा गत्वा चैवातिविचित्रं परिकीड्यते ।

१८ वनभोजनक्रीडा—यत्राह्वादकमरण्यभागं द्रृष्ट्वा तत्र स्वगृ-हान्नीतान्यत्रयुक्तानि शिक्यानि मध्ये संस्थाप्य मण्डलाकारमुप-विश्यानन्तरं पञ्चवेषु, श्रङ्करेषु, पर्णेषु, शिक्येषु, द्रपत्सु च स्वीयान्ना-दिकं निधाय स्वभाज्यादिकं परस्पराय परिवेष्य परस्परं हसन्तो

- (१) "ततस्ते कन्दुकं छत्वा तेन क्रीडामधारभन् ।
  कन्दुको व्योममार्गस्थो वालत्यक्तोऽस्पृशत्करम् ।
  छत्वाश्ववत्तं वालमारुरोह सकन्दुकः ॥
  आरोहका वलाद्ध्मौ निक्षिपेत्तं च कन्दुकम् ।
  धारयेदपरस्तं वा आगतं सोऽपि वा पुनः ॥
  यद्धस्ते कन्दुकः सोऽध वालमारुद्ध तं त्यजेत् ।
  भूमौ निपतितं वाल आदाय तेन ताडयेत् ॥
  तेषु मध्ये पलायत्सु यस्य लग्नः स कन्दुकः ।
  तेनापि व्योममार्गस्थः कार्यो यस्य करं स्पृशेत् ॥
  इस्ते नायाति चेत्सोऽपि व्योमगं तं तु कारयेत् ।
  येन हस्ते धतः सोऽमुमारुद्ध पूर्वंवत्क्षिपेत् ॥" (गणे० पु० उ० ९४, ४०-४५)
- (२) अस्याः क्रीडाया विस्तृतं सुचारः च वर्णनं दशकुमारस्य पष्ट उच्छ्वासे कन्दुकावत्याः कन्दुकक्रीडनवर्णनप्रसङ्ग उपलभ्यते तत्ततोऽवधार्यम् । तथा स्वप्नवासवदत्ते नाटके द्वितियाङ्केऽप्यल्पं कन्दुकक्रीडावर्णनमुपलभ्यते । तथा सुभाषितरक्रभाण्डागारे कन्दुकक्रीडावर्णनप्रसङ्गोऽवश्यं द्रष्टन्यः ।

X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 75 हासयन्तश्च भाजनं कुर्वन्ति । कचित्स्वकवलं मधुरमन्यस्य मुखे प्रवेशयन्ति च ।

१६ रासक्रीडा—यत्र नद्याः पुलिने कन्यकाः पुत्रकाश्चान्तरानतरा वालकमन्तरामन्तरा कन्यकां च कृत्वा परस्परकरस्वीकरणपूर्वकं
नृत्यन्ता गायन्तश्च तालिकानादपुरःसरं मण्डलाकारेणापविश्योपविश्य, उत्थायात्थाय च गायन्तः क्रीडन्ति । वाद्यादिना, हस्तमितकाष्टदण्डद्वयेन वाद्यातपुरःसरं मण्डलाकारं नृत्यन्ता गायन्ति ।

२० छालिक्यक्रीडा--गीतविशेषिमदं गन्धर्वेषु प्रसिद्धतमम्, अनेकस्त्रीसहितं दुग्धमद्यपानानन्तरं तद्गीयतेस्म, पतच क्रीडा-विशेषप्रकारेण हरिवंशे पट्यते ।

- (२) "नद्याः पुलिनमाविष्य गोपीभिर्हिमवालुकम् । रेमे तत्तरलानन्दकुमुदामोदवायुना' ॥ इ० ( भाग० १०, २९, ४९ )
- (३) "तृष्ठाः प्रवृत्ताः पुनरेव वीरास्द्धे भैममुख्या वनितासहायाः ।... आज्ञापयामास ततः स तस्यां निष्ठि प्रहृष्टो भगवानुपेन्द्रः । छ।लिक्यगेयं बहुसन्निधानं यदेव गान्धवंमुदाहरन्ति''॥ भानुमतीहरणे छालिक्यक्रीडावर्णनं नाम इत्यादिकम् ।

(हरि॰ विष्णुप॰ ८९, ६६-६७)

२१ नियुद्धक्रीडा—परस्परं वीरा जयपराजयेच्छ्यानेकप्रकारकं वाहुयुद्धं कुरुतः, तिन्नयुद्धं वाहुयुद्धिमित्यादिशव्देन लाकप्रसिद्धम् । स्रत्र खेलनमेव प्रधानतयास्ति परन्तु कचिद्धभयार्प्षध्ये कस्यचित्राशं यावद्प्येतिन्नयुद्धं प्रचलतिस्म । स्रत्रानेकप्रकारिकाः खेलनपद्धतयः सन्ति । ताश्च स्राकर्षण्-विकर्षणेत्याद्यनेकप्रकारकप्रसिद्धाः । स्रन्या रीत्या प्रयुद्ध्येव भीमेन जरासन्ध-हिडिस्वासुर-वकासुर-किचकप्रभृतया विनाशिलाः।

२२ नृत्यक्रीडा—(१) वालका वालिका वा कंचित्प्रकारं निश्चित्य नृत्यन्ति । प्रायः यदा कश्चिन्नृत्यति तदान्यो करतालिकाभिरन्यैश्चो-पायैस्तदनुकृलं शब्दं करोति । अन्यश्च गायति, तथापरे साधुसा-ध्वितरीत्या प्रशंसन्ति ।

इत्याद्यनेके प्रकाराः प्रसिद्धाः। (अग्निपु० अ० २५२, श्लोक २४-३०)

<sup>(</sup>१) "चिक्रीडतुर्नियुद्धेन काकपक्षधरौ क्रचित्"। (भाग० १०,१७,१२)

<sup>(</sup>२) भीमजरासन्धादिनियुद्धं श्रीभारते द्वितीयपर्वणि २३ अध्यायादिप्रसिद्धं तत्त एवावलोकनीयम् ।

<sup>(</sup>३) नियुद्धीयपद्धतिप्रकारश्च—

"नियुद्धस्याथ कर्मच ।

आकर्षणं विकर्षञ्च बाहूनामूलमेव च ।

ग्रीवाविपरिवर्तञ्च पृष्ठभङ्गं सुदारणम् ।

पर्यासनविपर्यासौ प्रशुमारमजाविकम् ॥

पादप्रहारमास्फोटं कटिरेचितकं तथा ।

गात्राइलेपं स्कन्धगतं महीन्याजनमेव च ॥"

<sup>(</sup>४) "रामकृष्णादयो गोपा नतृतुर्युयुधुर्जगुः। कृष्णस्य तृत्यतः केचिज्जगुः केचिदवादयन् ॥ वेणुपाणितर्लैः श्रङ्कौः प्रशशंसुरथापरे। गोपजातिप्रतिच्छन्नदेहा गोपास्टर्स्पणः॥

X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 77

(२) अनेकगानप्रसिद्धरागान् गीतवन्तः हावभावसमन्विताश्च नुत्यन्ति । इयश्च कोडा वालिकाभिः संमिलितैवालकैर्भवति । पूर्वा तु केवलवालकैः वालिकाभिश्च वा भवत्ययमेवाभयत्र भेदः ।

२३ अज्जिकीडा—इयं च शारिकाभिरनेकपाशैश्च संपद्यते । इयं चातीवप्राचीना, दुष्टपरिणामा चात एव ऋग्वेदादिषु अस्या निषेध उपलभ्यते । प्रायोऽनेकप्रन्थेषूपलभ्यत एपा ।

२४ मृगयाक्रीडा—(१) त्रायः सर्वदा अस्याः क्रीडायाः प्रचार श्रासीत् । अस्यास्तु वर्णनं यज्जुर्वेदादिष्वप्युपलभ्यते । पाणिनि-

ईिंडरे कृष्णरामी च नटा इव नटान् नृप" (भाग० १०, १८, ९-११)

(१) श्रीरागं चापि हिन्दोर्लं रागमेवं पृथक् पृथक् । अष्टतालस्त्रिभिर्शामेः स्वरैः सप्तमिरग्रतः ॥ गृत्र्यैर्नानाविधैरम्यैर्हावभावसमन्वितैः । तोषयन्त्ये। हरिं राधां कटाक्षेर्वंजगोपिकाः ॥

( गर्गसं० खं० २ अ० २१ इलो० ३७-३८ )

(२) निरुक्तं दैवतकाण्डे (अ० ७ खं० ३) 'भोजस्येदं पुष्करिणीव वेदम इत्येवमक्षसुक्तं चूतनिन्दा च कृषिप्रशंसा च' इतिनिरुक्तप्रतीकव्याख्यानप्रसङ्गतो दुर्गाचार्यकृतटीकायां 'अक्षेमां दीव्यः कृषितत्कृपस्य वित्तं रमस्य बहुमन्यमानः'। इति (ऋ० वे० ७, ८, ५, ३) ऋनमन्त्रव्याख्यानं दृष्टव्यस् ।

''अनक्षज्ञो ह्ययं राजन्नपि तद्वयसनं महत् । इत्युक्तो वलमाह्य तेनाक्षे रुक्म्यदां-व्यत'' (भागः १०, ६४, २८-४०) इत्यादिषु खेलनप्रकारः परिणामश्च द्रष्टव्यः । भारते सभापर्वणि विराटपर्वणि नलचरित्रं च तथैवावलोक्यते । 'सप्तमीशौण्डैः' (पा० स्० २, १, ४०) 'निर्वृत्तेऽक्षद्यूतादिभ्यः' (पा० स्० ४, ४, २०) 'तेन दिव्यति' (पा० ४, ४, ३) इत्यादिपाणिनीयस्त्रीयभाष्येऽपि लभ्यते खेलनविचारः ।

(३) ''मृगयुभ्यश्च वो नमः ।'' (वा॰ सं॰ १६, १७) ''मृगः स मृगयुस्त्वस्'' (अ॰ वे॰ १०,१,२६) सूत्रते। पिक्रीडाप्रकारिवशेषा लभ्यते । रामायणादितः च्तियादिषु प्रचारे। स्गयापद्धतिस्तु-उपानद्गृहपादे। स्गयापद्धतिस्तु-उपानद्गृहपादे। गोधाक्कुलित्राणयुतो धनुरादिसहितः वने गत्वा कुत्रचिक्कीनस्तिष्ठेत् तत्र स्वभृत्यैर्महता के।लाहलेन 'श्रयं सृगो याति पलायते हन्तव्य एप' इति सृगादिपग्रन् प्रदर्श्य कचिद्ध्यावमानः कचिद्धत्पतन् सृगादिकान् हन्ति सृगयुः। श्रवसहायेनापि प्रवर्तते कीडेपाः।

पित्तहननम्— (२। अत्र पश्यादिवधप्रकारोऽपि सृगयाहाब्देन स्वीकर्तब्यः, सृगपद्स्यानया रीत्या हन्तब्यप्राणिवोधकत्वात् । अन्थेषु स प्रकारोऽप्युपलभ्यते ।

- (१) 'सपत्रनिष्पत्रादतिव्यथने' (पा० सू० ५, ४, ६२) 'पक्षिमत्स्यमृगान् हन्ति' (पा० ४, ४, ३६)
- (२) "यदा हि हयमारूढो सृगयां याति राघवः । अधैनं पृष्ठतोऽभ्येति सधनुः परिपालयन् ॥" (वा० रामा० १८, २७, ३१) तथाध्यात्मरामायणेऽपि—"अखारूढो वनं याति सृगयाये सलक्ष्मणः । हृत्वा दुष्टा-न्मृगान्सर्वान्पित्रे सर्वे न्यवेदयत् ॥" (अ० रामा० १, ३, ६३)
- (३) "दिलीपो भूभुजां श्रेष्ठो सृगयारसिको भृतम् । ....॥ उपानद्गृहपादस्तु .....॥ बद्धगोधाङ्ग्लित्राणो धतुःपाणिः सरीस्रपः ॥ ....॥ हन्यतां हन्यतामेपो सृगो वैषः पलायते । इतिजलपत्र स्वभृत्येषु स्वयमुत्पत्य हन्ति च ॥ इतस्ततः पुनर्याति...। क्रवितकोटरसंलीनः....। कुर्वन् कोलाहलं तत्र .....'॥

( पद्मपुराणीयोत्तरखण्डस्थमाघमाहा० अ० १, १, १८ )

- (४) "मार्ग देहि पदं निधेहि निभृतं तं शब्दमाकणय । स्वानं वारय कन्दलात्कल-कलः कोऽयं सखे तावकः । इत्यन्योन्यमनेकधामृगवधव्यापारपारंगमेव्यधिः कोऽप्यधिको रसः प्रतिपदं जलपद्भिरूत्पाद्यते" ॥ (इति पुष्पाकरकवेः पद्यम् ) तथा सुभाषितरत्नभाण्डागारस्थं सर्वमपि मृगयाप्रकरणं तथा वाणरचितकादम्बरीप्रन्थस्थ-शुक्रप्रोक्तं सर्वमपि मृगयावर्णनमालोचनीयम् ।
- (५) स च कादम्बरीयन्थे शुकशावकप्रहणप्रसङ्गे विशेषत उपलभ्यते स तन्नैवाव-लोकनीयः।

पत्स्यवधः—(३) तथात्र मत्स्यवधप्रकारोऽप्यनुसन्धेयः । तस्या-प्यनेकविधत्वसुपलभ्यते । सोऽपि क्रीडान्तर्गत एव ।

२५ चतुरङ्गक्रीडा-अयं शब्दप्रयोगे। धर्मशास्त्रीयपे।डग्रसंस्कार-निरूपणप्रसङ्गे विष्णुवलिसंस्कारे दृश्यते। "चतुरङ्गकीडावन्मग्डलं विधाय" इति तथान्यत्रापि । 'शतरक्ष' पदेन लोके प्रसिद्धा।

२६ कृत्रिमपुकक्रीडा—इयं च लोके 'गुडियों का खेलापदेन प्रसिद्धा । प्रकारोऽपि प्रसिद्ध एव<sup>३</sup> ।

२७ व्ह्रीवृत्तविवाह:—श्रत्र नूतनवज्ञीं नूतनवृत्तं च वाल्यत एव वर्धयित्वा पुनश्च युनेस्तयोर्महतेत्सवेन विवाहः क्रियते स्म । ऋष्याश्रमेषु प्रायोऽयं प्रकारः प्रचलतिस्म ।

२८ वीटाक्रीडा—यत्रार्थवितस्तिमात्रां वीटां हस्तिमतेन द्ग्डेन प्रताड्य तां व्यामगां कृत्या भूमे। पतनात्प्रागेय पुनर्दण्डेन प्रताड्य

- (१) अत्र पञ्चतन्त्रीयचतुर्थतन्त्रस्था 'शतबुद्धिः शिरस्थोऽयं लम्बते च सहस्रधीः । एकबुद्धिरहं भद्रे क्रीडामि विमले जले, ॥ इतिकथास्थपद्धतिप्रकारोऽनुसन्धेयः ।
- (२) नारायणभट्टभट्टकृतप्रयोगरत्ने विष्णुविष्ठप्रकरणम् । शूलपाणिकृता चतुरङ्ग-दीपिका च द्रष्टन्या ।
  - (३) 'मन्दाकिनीसैकतवेदिकािमः सा कन्दुकैः कृत्रिमपुत्रकैश्च' (कुमा० सं० १,२९)
- (४) अत्र शाकुन्तलप्रथमाङ्कस्थप्रसङ्गोऽनुसन्धेयः—अनुस्या-हला शकुन्तले, इयं स्वयंवरवध्ः सहकारस्य, त्वया कृतनामधेया वनज्योत्स्नेति नवमालिका, एनां विस्मृतवत्यसि ।

शकुन्तला—तदात्मानमपि विस्मरिष्यामि । हला रमणीये खलु काल एतस्य लतापादपिमथुनस्य व्यतिकरः संवृत्तः । नवंकुसुमयौवना वनज्योत्स्ना, स्निग्धपल्लव-तयोपभोगक्षमः सहकारः । तथा चतुर्थोङ्के —

शकुन्तला—तात लताभगिनीं वनज्योत्स्नां तावदामन्त्रयिष्ये। काश्यपः—अवेमि ते तस्यां सोदर्यस्नेहम्। तथा तत्रेव काश्यपः-आद्ये वः कुसुमप्रसूतिसमये यस्या भवत्युत्सवः॥८॥ इति। यावद्दरं प्रक्षिप्य वीटापतनस्थानाद्गणयित्वान्ततो गणनाधिक्यन्यूनत्व-सङ्ख्यया जयपराजयाऽवधार्यते सा वीटाकीडा ।

२६ कनकशृङ्गकोशक्रीडा—अनेकसुगन्धिद्रव्यमिश्रितं जलमनेक-वर्णमिश्रितं च कृत्वा कनकश्रङ्गकेाशैः स्त्रीपुरुषैः परस्परं वालकैर्वा परस्परं प्रक्षिप्यते सा कीडा यथोक्तनामप्रसिद्धाः।

३० वैवाहिकक्रीडा-विवाहार्थमागतानां वरसम्बन्धिस्त्रीपुरुवाणां विवाहानन्तरं वध्यहस्थितेः स्त्रीपुरुपैश्चानेकप्रकारेण वश्चनादिकं हास्यात्पादकमनुष्टीयते सा क्रीडा विवाहसम्बन्धात्कृत्रिमवैवाहिक-क्रीडानामिका ।

३१ ह्छीपक्रीडा—(ह्लीसकेतिपाठः) रासकीडाविशेष एव। रासकीडायां कन्यकामन्तरा वालकस्तमन्तरा च कन्यका। श्रत्र च मध्य एक एव वालकस्तिष्ठति, तमिनते मण्डलाकारं विधाय गायन्त्या चृत्यन्त्या वालिकाः परिश्रमन्ति। एषा क्रीडा यथोक्त-शब्देनेच्यते ।

<sup>(</sup>१) लोकप्रसिद्धैपा। "क्रीडन्तो वीटया तत्र वीराः पर्यवरण्सुदा।" ( भारते—आदि० १३१, १७)

<sup>(</sup>२) लोकप्रसिद्धेषा । तारापीडकीडावर्णनप्रसङ्गे बाणरिवतकादम्बरीयन्थे प्रसिद्धा । "कामिनीकरपुटविनिर्गताभिः कुङ्कुमजलघाराभिः पिक्षरीकियमाणकायो काक्षाजलच्छटाप्रहारपाटलीकृतदुकृलो सृगमदजलविन्दुशवलचन्दनस्थासकः कनक-श्रद्धकोकश्चिरं चिक्रीड ।" इति ।

<sup>(</sup>३) इयं च लोकेऽनेकप्रकारेण प्रसिद्धा देशाचारिमचा च । नैपधीयचरिते-षोडशसर्गे ४९ श्लोकादारभ्य विशेषत उपलभ्यते । सा ततोऽवगन्तव्या ।

<sup>(</sup>४) "तास्तु पङ्क्तीकृताः सर्वा रमयन्ति मनोरमम् । गायन्त्यः कृष्णचरितं द्वनद्वशो गोपकन्यकाः ॥ कृष्णलीलानुकारिण्यः कृष्णप्रणिद्दितेक्षणाः ॥'' (हरिवं० वि० २०, २५-२६)

X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 81

३२ सगायनकूर्दनक्रीडा—एवा च कीडा जलकीडाक्सभूता उपलभ्यते। जलकीडाया अनन्तरं मद्यपानं कृत्वा स्वस्त्रिया सह तालादिसहितमनेकप्रकारं गानमत्र भवति। कदाचिचोडुनादि-कमपि स्यात् ।

३३ नौक्रोडा —गृहतुल्यासु नौकासु क्रीडैपा प्रवर्तते । श्रक्रपाना-यनेकसाहित्ययुता उद्यानकृत्रिमपर्वतद्धिकादिसहिताश्च महत्या नौका निर्मीयन्ते स्म । तत्रानेकान्नपानादिभक्षणपूर्विका अनेकस्त्रीभिः सह नृत्यादिकाः क्रीडाः प्रचलन्ति ।

३४ उद्कक्रीडनकम् (जलगृहक्रीडा)—एकं गृहं स्थलेऽधं जले चार्धं निर्माय तत्र भक्ष्यभाज्यादिकं च सर्वमिष संस्थाप्य तत्रानेक-मकारेण क्रीडित्वा भक्ष्यं भाज्यं स्वयं भक्षयित्वा परस्य मुखेऽिष प्रवेश्य प्रासमनेकरीत्या जले स्थले च क्रोडन्ति ।

- (१) ''कावम्बरीपानमदोत्कटस्तु बलः पृथुश्रीः स चुकूर्द रामः । सहस्ततालं मधुरं समं च स्वभार्यया रेवतराजपुत्र्या ॥ तं कूर्दमानं मधुसूदनश्च दृष्ट्वा महात्मा च मुदान्वितोऽभृत् । चुकूर्द सत्यासहितो महात्मा हर्पागमार्थं च बलस्य घीमान् ॥'' (हरि॰ वि॰ ८९, १६-१७) 'तथा कुर्देखुर्दगुर्दगुदक्रीडायामेव ( पा॰ घातु॰ )
- (२) "नौभिर्गृहप्रकाराभिश्चिक्रीहुरपराजिताः……। उद्यानानि सभावृक्षा दीर्घिकाः स्यनन्दनानि च ॥ निवेशितानि शिल्पानि ताहशान्येव सर्वथा ॥" (हरि॰ वि० ८८, ५८…)
- (३) ''ततो जलविद्वारार्थे कारयामास भारत । चैत्रकम्बलवेश्मानि विचित्राणि महान्ति च ॥ सर्वकामसुपूर्णानि '''' । उदकक्रीडनकं नाम कारयामास भारत । भक्ष्यं भोज्यं च पेयं च चोष्यं लेह्यमथापि च । परस्परस्य वस्क्रम्यो ददुर्भक्ष्यास्ततस्ततः ॥'' (भारत आदि० १२८, ३१)

11

३५ वनविहारक्रीडा—श्रस्यां कीडायां युवद्म्पतीनामितस्तते। गमनं किचच सखीभिः सह सङ्घर्षेशेतस्तते। धावनं किचचाक्षिनिः मीलनादिकं किचच पुष्पावचयादिकं चानुष्ठीयते ।

३६ श्रामलकप्रष्ठचादिक्रोडा — यत्र हस्ते कान्यप्यामलकादि-फलानि धृत्वा मुर्छि प्रवध्य कश्चित्कंचित्पृच्छिति, कथय कित फला-नीति ?। स यदि सम्यक्तया कथयित तदा हस्तस्थितानि सर्वा-एयपि फलानि सत्यवका विजेता स्वीकरेति, यदि मिथ्या स्यात्तदा प्रतियुग्ममेकैकं फलं पराजेता मिथ्यावादी ददाति। एपा कीडा स्थोक्तनाम्ना कथ्यते ।

३७ दर्दुरप्रावक्षीडा—इयं च कीडा देशभेदेनानेकप्रकारिका
भवति । तस्यां दर्दुरवत्-मण्डुकवत्सवनं भवति । सर्वे वालकाः
सर्वा वालिका वा कुत्रचिदेकस्मिन् स्थले दर्दुरवच्छरीराकृति निर्माय
उपविश्य निश्चितावधिस्थानपर्यन्तं सर्वे दर्दुरवच्छरीराकृति निर्माय
गच्छन्ति । तत्र यः प्रथमते। निर्दिष्टस्थलं प्राप्नोति तस्य जये। भवति ।
कुत्रचिद्देशे हरिण्वत्कीडन्ति । "हरिण्वाकीडनकम्" कीडा त्वस्यैव
प्रकारविशेषः । कचिच्च कुक्कुटवत्प्रचलन्ति । महाराष्ट्रदेशे वालिकाः
कुक्कुटवत्सर्वाः शरीराकृतिं निर्माय स्थित्वा निश्चितावधिपर्यन्तं
युगपद्गच्छन्ति । नाम च तस्य खेलस्य महाराष्ट्रदेशे तद्भाषीयं
"कोवडा" इति प्रसिद्धम् ।

<sup>(</sup>१) शिञ्जपाळवधकाञ्यस्य सप्तमसर्गे विशेषरूपेण वर्णनमुपळभ्यतेऽस्याः क्रीडायास्तत्तत पुवावधार्यम् ।

<sup>(</sup>२) "क चामलकसुष्टिभिः" ( भाग० १०, १८, १४ ) लौकिक्येषा क्रीडा सर्वत्र प्रसिद्धतरा ।

<sup>(</sup>३) "कचिच द्रुंरहावैर्विविधैरुपहासकैः"। (भाग० १०, १८, १५) प्रसिद्धेषा क्रीडा देशभेदेनानेकप्रकारा।

३८ नाट्यक्रीडा—ग्रत्र वालका वालिका वा स्त्रीपुरुवाणामनेक-प्रकारकवेषं भृत्वा खेलन्ति । ग्रयं तु खेलः परस्परसन्तेषार्थं एव न तु समाजे लोकदर्शनार्थम् ।

३६ श्रलातचक्रक्रीडा—श्रलातचकशब्दप्रयोगः प्राया वेदान्ता-दिग्रन्थेषु भ्रमनिद्रशनार्थमागता लभ्यते। परन्त्वलातचक-शब्दस्य विशेषता विचरणं नेापलभ्यतेऽर्थस्य लेाकप्रसिद्धत्वात्। लेाके च वालका श्रन्ये वा कीडकाः सत्तैलयुतकर्पटकेनेाभयता वद्धां यष्टिमग्निना प्रज्वाल्य सज्वालां तां मण्डलाकारं चालयन्ति तेन यद्गि-चक्रं निर्मितं भवति तदेवालातचक्रपदेन गीयते। सा च कीडेापल-भ्यतेऽधुनापि कचित्।

४० गदागिदि—इदं च गद्या गद्या प्रवृत्तं परस्परं युद्धम्।
परन्तु युद्धात्प्राग् यदा खेलनस्याभ्यासा भवेत्तदैव युद्धेऽपि गदाप्रयागः सम्यक्तया कर्तुं शक्य इत्यभिप्रायेण युद्धात्प्रागभ्यासः
खेलनरूप इति कृत्वा खेलनिवन्धे संग्रहः कृत इति द्रष्टव्यम्। युद्धप्रकारेण खेलनप्रकारोऽप्यनुसन्धेयः । एवमनेके खेलाः संभवन्ति।

(१) ''धुंवेषनायिकाः काश्चिन्मौलिकुण्डलमण्डिताः । नृत्यन्तः कृष्णपुरतः श्रीकृष्ण इव मैथिल ॥ राधावेषधरा गोप्यः शतचन्द्राननप्रभाः''। ……॥ (गर्ग सं० खं० २ अ० २५, २२-२३)

(२) "भगवांस्तु गदावेगं विस्षष्टं रिपुणोरसि । अवञ्चयत्तिरश्चीनो योगारूढ़ इवान्तकम् ॥ पुनर्गदां स्वमादाय श्रामयन्तमभीक्ष्णज्ञः । ततश्च गदयोराति दक्षिणस्यां भुवि प्रभुः । एवं गदाभ्यां गुविभ्यां हर्यक्षो हरिरेव च" ॥ इ० ( भाग० ३, १४, १८-१९)

तथा हरिवंशे हरिवंशपर्वणि ९० अध्याये-

"स मण्डलार्नि चित्राणि दर्शयामास केशवः ।

४१ त्रशोकपादमहारः—कविसंप्रदायः किल एषः । यदशोक-वृक्षा नुपुरालक्तकचरणेन कन्यया ताडनीयः, तद्नन्तरमयं पुष्प्यति । श्रयं च कीडाप्रकारः कचित्कचिदुपलभ्यते ।

४२ चित्रक्रीडनकम् — विरहावस्थायां, अन्यदा वा परिचित-जनज्ञानार्थं प्राक्तनवृत्तं द्रष्टुं वा प्रायः प्राक्तनलिखितं नृतनं वा निर्माय चित्रं तद्दृष्ट्वा मनोविनोदे।ऽनुष्टीयते। श्रयं प्रकारः कचित् कचिन्नाटक उपलभ्यते ।

४३ काव्यशास्त्रविनोदः — ग्रयं विनोद्प्रकारः प्रायः परिडतेषु प्रचलति स्म । ग्रस्मिन शास्त्रचर्चा, समस्यापूर्तिः नूतनश्लोकनिर्मितिः प्रहेलिकादिविषयाः समायान्ति । लोकेऽपि स्त्रीषु ''पहेली, उखाणे'' इत्यादिशब्दैरयं प्रकारः भिन्नभिन्नदेशेषु भिन्नभिन्ननाम्ना व्यवह्रियते ।

४४ वाजिवाह्यालिविनोद:—लोके 'पोलो' नाम्ना प्रसिद्धैषा-

कौमोदकीं महाबाहुर्लीलया युद्धकोविदः ॥ तथैवासुरमुख्योऽपि गदां तां बहुकण्टकाम् । शिक्षया भ्राम्यमानोऽथ मण्डलानि चचार ह ॥'' (३९-४५)

- (१) मालविकाग्निमित्रनाटकस्य तृतीयाङ्को द्रष्टव्यः ।
- (२) **भाकुन्तलनाटकस्य प**ष्ठोऽङ्कः, उत्तररामचरितस्य प्रथमोऽङ्कः, भागवते उषाचरित्रं (१०,६२,१९) च द्रष्टव्यम् । एवमन्यत्रापि ।
- (३) 'काव्यशास्त्रविनोदेन कालो गच्छति धीमताम्'। अस्मिन् विषये भोज-प्रबन्धादि द्रष्टच्यम् ।
- (४) मानसोल्लासप्रन्थे द्वितीयभागे विशेषरूपेण वर्णनमस्योपलभ्यते (सोमेश्वर-कृतोऽयं प्रन्थः, सोमेश्वरकालश्च सन् ११३१)।

# द्वितीयप्रकारस्थाः क्रोडाः ।

१ तृत्यक्रीडा — इयं देवयात्रेात्सवादिषु राजसंसदि विशेष-समाजे च प्रचलति १ ।

श्रतीय प्रसिद्धैषा । प्रायः सर्वत्र पुरागेषु देवजयानन्तरं गायनं श्रप्सरसां च नृत्यं "ननृतुश्चाप्सरे।गणाः" इत्यादिने।पलभ्यते । तथेन्द्र-संसद्यपि नृत्यं प्रचलितस्मेत्यनेककथाप्रसङ्गतो ज्ञायते । श्रत्र नृत्य-नृत्कषं भेदद्वयमुपलभ्यते ।

२ नाट्यम्—िकमिप चरित्रमुद्दिश्य तद्नुकारिभिर्नुकार्य-पुरुषाद्वित्समाजेऽनुष्ठीयते। प्राया रामग्रुष्णलीलाः पूर्वं प्रचलन्ति स्म, श्रीमद्भागवतेऽभिनय उपलभ्यते। तथान्यत्रापि ।

३ महिक्रीडा—बहुजनसमाजे यदा मल्लकीडा प्रचलति, ततः पूर्वे धतुर्यज्ञादिसंज्ञका यज्ञः क्रियते स्म । प्रेक्षकोपवेशनार्थं यथायाग्यं

- (१) स्कन्दपुराणे को सुदीमहोत्सवे— "प्रातः प्रश्वति राजा च आज्ञापयति को सुदीम् । गायन्तु गायकाश्चेव नृत्यन्तु नटनर्तकाः॥" इत्यादि ।
- (२) घटादिगणे 'नटनृत्तौ' इतिपठितं तन्नायं कौमुद्यां विचारः—
  'घटादौ तु नृत्यं नृतं चार्थः । यत्कारिधु नर्तकव्यपदेशः । पदार्थाभिनयां नृत्यम् ।'
  गान्नविक्षेपमात्रं नृत्तम् ' इति ।
  - (३) ''रामायणं महाकाव्यमुद्दिश्य नाटकीकृतम् । ऋष्यशृङ्गश्च शान्ता च तथारूपैनेटैं: कृताः । तत्कारुजीविनो वृद्धा दानवा विस्मयं गताः ॥'' (हरिवं० ३९,९३)

तथा—'अख्यातोपयोगे' (पा० सू० १, ४, २१) उपयोग इति किमर्थम् — नटस्य श्रणोति । इति पातञ्जलमहाभाष्यम् , तथा 'गायन्ननुस्मरन्कर्म जन्म चाभिनय-न्मुद्दुः ।' (भाग० ११,११,२३) इत्यादि द्रष्टव्यम् ।

तथा 'नटभूमिश्च कर्तव्या' इति विष्णुधर्मोत्तरे यात्राप्रकरणम् , भरतसुनिष्ठतं नाट्यशास्त्रं च विशेषता दृष्टव्यम् ।

स्थलं निर्माय तत्र स्त्रीवालकतृद्धतरुणे।पवेशनार्थं सम्यग्व्यवस्थां कुर्वन्ति सम । तथा मञ्जानां शरीरार्द्रतानाशार्थं तत्र तत्र करीषादिकं संस्थाप्य जलं स्थापयन्ति सम । तता मञ्जयुद्धनियमानुसारं महताऽऽ वेशेन युद्धं प्रचलति सम । श्रस्य सम्यग्वर्णनं भारते विराटपर्वणि जिम्नुतभीमयुद्धे, जरासन्धभीमयुद्धे-कृष्णचाणूरयुद्धे विस्तृतसुपलभ्यते ।

४ ऐन्द्रजालक्रीडा—इयं च रात्रुषु भीत्युत्पाद्नार्थं कियते स्म । उक्तश्च कौटिल्यैन—

श्रनिष्टेरद्भुतेत्पातैः परस्योद्वेगमाचरेत् । श्राराज्यायेति निर्वादः समानः कोप उच्यते ॥ श्र० २ श्रिष्ठि० १४ । एषा च कोडानेकोपायैः सिद्ध्यति—यथा खद्योतचूर्णं सर्वपतैल-युक्तं रात्रौ प्रज्वलति । एवमनेकप्रकारेणाकाशस्था ज्वालाः, भूमौ चानेकराक्षसप्रभृतीन् प्रदर्श्य शत्रुषु भीतिरुत्पाद्यते ।

(१) ''जीमूतं नाम तं तत्र मल्लं प्रख्यातविक्रमम्......। उसौ परमसंह्रष्टौ मत्ताविव महागजौ ॥ कृतप्रतिकृतेश्चित्रबांहुमिश्च सुसंकटैः।'' (विराटपर्व अ० १३, १४-४०)

"तस्मिन्प्रविष्टो दहशे धनुरैन्द्रमिवाद्धतम् ।'' (भाग० १०, ४२) "योऽयं करीपधर्मश्च तायधर्मश्च रङ्गजः ॥'' (हरि० ३०,१३)

(२) कोटिलीयार्थशाखे-'खद्योतगण्ड्यदं चूर्णं समुद्रजन्तूनां श्रङ्गकपालानां खदिरकणिकाराणां पुष्पचूणं वा शकुनकङ्गतेलयुक्तं तेजनचूर्णम्, पारिभद्रत्वङ्मधी-मण्ड्कवसया युक्ता गात्रप्रज्वालनमिना' इत्याद्यधिकरणसमाप्ति यावद् द्रष्टव्यम् । (अ० २ अधि० १४)

तथा भागवते—''ग्रुश्राव शब्दं जलधेरिवेरितं नमस्वता दिश्च रजाेऽन्वदृश्यत । क्षणेनाच्छादितं व्याम घनानीकेन सर्वतः । विस्फुरित्तदितो दिश्च त्रासयन् तस्तनयित्तुना ॥ अद्दयाऽशनिनिःश्वासा वमन्ताेऽप्रिं रुपाक्षिभिः । सस्जुस्तिग्मगतय आसुर्या माययासुराः'' ॥ (४, १०, २१-२८)

४ समाह्यक्रीडा—इयं चाभयप्रकारिका सपण्यन्था प्रण्यन्थ-रहिता च । तत्र या पण्यन्धरहिता सा क्रीडाशब्देन व्यवहियते । तत्र पण्वन्धनपूर्वकसमाह्वयकीड़ाप्रकारः ताम्रचूडयुद्धरूपः—दश-कुमारचरिते पञ्चमाच्छासे दरीदृश्यते । एतच पणवन्धपूर्वकं समा-ब्हयं **यूतं च मनुना निषिद्धम्**-यूतं समाह्नयं चैव राजा राष्ट्रान्निवा-रयेदिति । तत्र केवलं क्रीडारूपं न निषिद्धम् । हरिवंशेऽपि प्राणिनां परस्परंक्रीडनकं दृश्यते । समाह्नयस्तु मह्ममेपमहिषादिभिरपि कियते सम ।

र्द् **प्रनुष्यपशुयुद्धम्—एतचापणवन्धपू**र्वकं क्रीडारूपं श्रीमद्भागवतादिषु च द्रीदृश्यते । तत्र मत्तहस्तिभिः कूरव्याघ्रा-दिभिः सह मन्ष्यस्य युद्धं प्रचलति सम । तत्र हस्तिनः पुच्छं धृत्वा

> "चतुरङ्गबर्छं राजा इन्द्रजालेन दर्शयेत्। सहायार्थमनुप्राप्तान्दर्शयेसिदिवै।क्सः॥ रक्तवृष्टिश्र सन्दर्श परेषां शिविरं प्रति । छिन्नानि रिपुशीर्षाणि प्रासादाग्रेषु दर्शयेत्"॥ (वि॰ ध॰ उ०)

- (१) उक्तं च वीरमित्रीदये राजनीतिप्रकाशे-'पणपूर्वं यत्क्रियते तदेव द्युतं समाह्नयश्च । अपणपूर्वके तु न द्यूतसमाह्नय-शब्दौ प्रवतिते । तये। छेकि क्रीडाशब्देन व्यवहारात्। अत एव तयोर्लीके विगानाभावः'। इति।
  - तथा मत्स्यपुराणे—"क्रीडानिमित्तं नृपतिर्धारयेन्सृगपक्षिणः"। इति
- (२) 'मार्गे च महति निगमे नैगमानां ताम्रचूहयुद्धकोलाहलो महानासीत्। इत्यादि ( १९७ पृष्ठं निर्णयसागरमुद्रितं द्रष्टव्यम् )
  - (३) "सकरीपाङ्गराजीपु व्रजरथ्यासु वीर्यवान् । वृषाणां जातदर्गाणां युद्धानि समयोजयत् ''॥ ( हरि वं० २, २०, १६ )
  - (४) 'प्राणिद्यते-मञ्जमेषमहिषादिनिर्वत्ये' इत्यादि मिताक्षरायाम् ( २, १७ )
    - 'यदास्य तुल्यः पुरुषो न कश्चित्तत्र विद्यते। ततो व्याघ्रेश्च सिंहैश्च (9)

प्रकीड्य स नाश्यते स्म । अन्यैरिप प्राणिभिर्युद्धमनेकप्रकारकं भवति स्म ।

७ शस्त्रविद्याप्रदर्शनम् — अनेकजनसमुद्रायमध्ये नृतननिर्मितरङ्ग-स्थले चानेकप्रकारेणाधीतशस्त्रविद्यायाः प्रदर्शनं कियते । श्रीमद्भारते पाएडवानां कारवाणां च परीक्षा एवं प्रकारेणैव भीष्मादीनां पुरता द्रोणाचार्येण प्रदर्शिता ।

प्रेन्द्रजालिकक्रीडा—सर्पादिसाधनैरनेकप्रयोगैरेवा क्रीडा जन-समाजेऽनुष्ठीयते। श्रस्या विस्तृतं विलक्षणमद्भुतं च वर्णनं दशकुमार-चरिते पूर्वपीठिकायां पश्चमाच्छ्वासे सुस्फुटं दरीदृश्यते ।

हिरदेश्चाप्ययोधयत् ॥ पुनरन्तःपुरगतः स्त्रीणां सध्ये वृकोदरः । योध्यते स विराटेन सिंहैर्मनौर्महावलः" ॥ इति ( भारते ।वे० १३,४१-४२ ) ।

''एवं निर्भर्त्सितोऽम्बष्टः कुपितः कोषितं गजम् । चोदयामास कृष्णाय कालान्त-कयमोपमम्''। ..... इत्यादि ( भाग० १०,४२,४-८ )

"सन्निकृष्टे ततो नागे गर्जमाने यथा घने । सहस्रोत्पत्य गोविन्दश्चके तालस्वनं प्रशुः ॥ """ ॥ कृष्णस्तु तेन नागेन क्रोडित्वा शिशुलीलया । निधनाय मर्ति चक्रे बंसद्विष्टेन चेतसा'' (हरिवं० २९, २७-३३ )।

(१) वृपभेण सह युद्धम्—''गृहीत्वापरपादाभ्यां सहलाङ्गूलमच्युतः । आम-यित्वा……''( भाग० १०, ११, ४३ )।

"अश्वेन सह युद्धम्—तस्योत्सिक्तस्य बलवान् कृष्णोऽप्यमितविक्रमः। बाहुना भोगिनं कृत्वा मुखे कृद्धः समाद्धत्॥" (ह० २५, ६६ )

- (२) "कृतास्त्रान् धार्त्तराष्ट्रांश्च पाण्डुपुत्रांश्च भारत । दृष्ट्वा द्रोणोऽव्रवीद्राजन् धतराष्ट्रं जनेस्वरम् .......ते दर्शयेयुः स्वां शिक्षां राजन्नतुमते तव ॥"....... (भार० आदि १३४-१३५ अध्यायौ दृष्टव्यौ )।
- (३) 'ऐन्द्रजालिकः समागतः, इति द्वारस्थैविज्ञापितेनः...., तद्जु विषमं विषमुलवर्णं वमन्तः फणालङ्करणा रत्नराजिनीराजितराजमन्दिरामोगा भोगिन'..... इत्यादिकं महत्तत एव द्रष्टव्यम् ।

X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 89

६ वैवाहिकपण्वन्धनम्—विवाहे कन्यास्वयंवरप्रसङ्गे प्रायः श्रित्रयेषु । पण्वन्धन्यवहार ग्रासीत् । तदनुसारेण सर्वापेक्षया विशिष्टवलस्य कै। शालस्य च परीक्षार्थं कमिप पणं निश्चिन्वन्ति स्म । विवाहार्थं मिलितानां जनानां तदवलोकेन मने।विने।दो भवतीति कृत्वा कीडासंकलने तेषामिप संग्रहः कृतः ।

श्रनुर्भङ्गः—(१) रामायणे सोताविवाहार्थं श्रनुःप्रत्यञ्चार्पण्रुपः पण् श्रासीत्। स च लोकविशिष्टेन रामेण संपादितः ।

मत्स्यवेधः—(२) श्रयं पणा द्रौपदीस्वयंवरे द्रुपदेन संस्थापितः। स च लोकविलक्षणेन धनुर्घारिणार्ज्जनेन संपादितः।

वृषभद्मनम्—(३) श्रयं पणा नाग्नजितीविवाहे नग्नजिद्राज्ञा संस्थापितः, सच भगवता कृष्णेन संपादितः ।

त्राजिधावनम्—(४) श्रयं पणः सूर्येण स्वपुत्र्याः सूर्याया विवा-हार्थं स्थापितः, सचाश्विनीकुमाराभ्यां संपादितः ।

- (१) जनक उवाच—''यद्यस्य धनुषो रामः कुर्वादारोपणं सुने । सुतामयोनिजां सीतां दद्यां दाशरथेरहम् ॥'' (वाट राट १, ६६, २६)
- (২) "विच्याघ তঞ্च निषपात तच्च चिछद्रेण भूमौ सहस्रातिविद्धम् ।'' इति ( মাৰত आত १८८, ২१ )
  - (३) राजोवाच—"किं त्वस्माभिः कृतः पूर्वं समयः सात्वतर्षम । पुंसां वीर्यपरोक्षार्थं कन्यावरपरीक्षया ॥ सप्तैते गोवृषा वीर दुर्दान्ता दुरवग्रहाः ।" (भाग० १०, ५८, ४१-४७)
  - (४) नीतिमञ्जर्याम्—"प्राप्नुयाद्विजयं सत्यात्तस्मात्सत्यं समाचरेत्। नासत्यावश्विनौ सूर्यो देवेभ्यो जिग्यतुः पुरा ॥" ४५ ॥

तथाच ऋग्वेदे—
'आवां रथं दुहिता सूर्यस्य काष्मंवातिष्ठदर्वता जयन्ती । विश्वेदेवा अन्वमन्यन्त
हृद्धिः सम् श्रिया नासत्या सचेथे॥' ( ऋ० १,११६,१७ )

सविता स्वदुहितरं सूर्यांख्यां सोमाय राज्ञे प्रदातुमैच्छत्। तां सूर्यो सर्वे देवा वरयामासुः। तेऽन्योन्यमूजुः। आदित्यमवधि कृत्वाऽऽिं धावाम। योस्माकं मध्ये 12 पृथ्वीप्रदक्षिणा—(५) श्रहिल्यावरणार्थं ब्रह्मदेवेन पृथ्वीप्रदक्षिणा-रूपो पणः संस्थापितः, सच गैातमेन संपादितः ।

पवमन्येऽपि पण्यन्धा दरीदृश्यन्ते ।

१० काष्टिचित्रक्रीडनकम् — पूर्वस्मिन् काले काष्टानामनेकप्राणिने। निर्माय यन्त्रादिना स्त्रेण वा तेषां प्रचालनं कृत्वा खेलनं कुर्वन्ति स्मेति ज्ञातुं शक्यते। पञ्चतन्त्रे प्रथमतन्त्रे पञ्चमकथायां तादृशयन्त्रादि-क्रिपायलन्धेः। एवं च काष्टचित्रक्रीडाप्यासीत् ।

## तृतीयप्रकारस्थाः क्रीडाः ।

१ मार्गपालीवन्धनम् —काक्तिकश्रक्षप्रतिपदि कृत्यमिदम् । मार्ग-पालीनाम कुशकाशमयीं दीर्घा वहुलम्बकयुतां रज्जूं निर्माय पूर्वस्यां दिशि तुङ्गे पादपे स्तम्भे वा प्रवध्य तस्यास्तलतः सन्ध्यासमये गजा-श्वादिकं नयेद्यथा तस्या उल्लङ्घनं भवेत् । तथा राजाना राजपुत्राश्च ब्राह्मणाः श्रद्राश्च मार्गपालीसमुल्लङ्घनं कुर्वन्तिसम्॥

उज्ज्येष्यति तस्येयं भविष्यति । तत्राश्चिनावुद्गयताम्, सा च सूर्या जितवतोस्तयो रथमारुरोह । ''अथ यत्र ह तत्सविता सूर्यो प्रायच्छत्सोमाय राजे'' इत्यादिबाह्मणम्। (कौ॰ बा॰ ७८।१)

- (१) "तस्में सा दीयते सुश्रूः यः पृथिव्याः प्रदक्षिणाम् । कृत्वोपतिष्ठते पूर्वं नचान्यस्मै पुनः पुनः" ॥ ( ब्रह्मपुराणम् ८७,१६ )
- (२) अस्वानयनं भारते जरत्कारुविवाहप्रसङ्गे । तथान्यदपि द्रष्टव्यम् ।
- (३) कौलिकार्थे रथकारः कीलसंचारिणं वैनतेयं निर्मितवान् । इत्यादि तत्रैव द्रष्टन्यम् ।
  - (४) निर्णयसिन्धौ स्कन्दपुराणीयं वचनम् —

    "ततोऽपराह्नसमये पूर्वस्यां दिशि भारत ।

    मार्गपार्ली प्रबन्धीयातुङ्गे स्तम्मेऽध पादपे ॥

    कुशकाश्वमयीं दिव्यां सम्बक्षेर्बहुभिर्मुने ।

    दर्शयित्वा गजानसान्सायमस्यास्तले नयेत्॥

२ वृष्टिकाकपेग्राम्—मार्गपालीवन्धनस्याङ्गभूतिमदम्। कुशकाश-मयीं सुदृढां नवां रज्जुं निर्माय तस्या एकते। हीनवर्णा श्रन्यत्र राजपुत्राश्च स्थित्वा तां प्रगृद्य यथावलं मुहुर्मुहुः कर्षयन्ति । यदि हीनजातिजया भवेत्तदा राज्ञो यावद्वत्सरं जय इति संकेतः ।

३ गोक्रीडनकम्—इयं च कीडा कार्त्तिकग्रक्कप्रतिपदि कियते । तत्र स्वकीयं गोमहिष्यादिकं सर्वं सम्यक् संभूष्य साध्वन्नादिकं च भोजयित्वा महतानन्देनेतस्ततो नीयते । श्रधुना तु कुत्रचित् सहस्राधिका गवां समृहो इतस्ततो नीयते ।

४ वित्राज्योत्सवः—कात्तिकशुक्कप्रतिपद् वित्रप्रतिपद् । तस्यां प्रातः काले पणवन्धपूर्वकं द्यूतं कर्तव्यम् । तस्मिन् द्यूते यस्य जया भवित तस्याऽऽसंवत्सरं जया भवित । विपरीते विपरीतम् । रात्रो च पश्चरङ्गकैः शय्यायां शुक्कतगडुलैर्वितं विधाय पूजनं कुर्वन्ति । इतस्ततश्च दीपप्रज्वलनं विद्धिति ।

राजानो राजपुत्राश्च ब्राह्मणा शृद्धजातयः। मार्गपार्खी समुल्लङ्घ्य निष्ठनः स्युः सुखान्विताः''॥

- (१) तथा तत्रैवादित्यपुराणे—
  ''कुशकाशमयीं कुर्योद्वष्टिकां सुदृढां नवाम् ।
  तामेकतो राजपुत्रा हीनवर्णास्तथान्यतः ॥
  गृहीत्वा कर्पयेयुस्तां यथासारं सुदुर्सुदुः ।
  जयेऽत्र हीनजातीनां जयो राजस्तु वत्सरम्'' ॥
- (२) ''गोमहिप्यादि यत्किञ्चित्तत्सर्वे भूषयेन्तृषः"। (पुरुषार्थेचिन्तामणौ बल्युत्सवः
  - (३) "प्रतिपद्दर्शसंयोगे क्रीडनन्तु गवां स्मृतम्"। (निर्णयसिन्धौ देवलवचनम्)
  - (४) ''तस्माद्यूतं प्रकर्तव्यं प्रभाते तत्र मानवैः॥ तस्मिन्यूते जयो यस्य तस्य संवत्सरं जयः। पराजयो विरुद्धश्रेष्ठाभनाशकरो भवेत्॥

अच्चित्रीडा (राजस्ययागः) राजा राजस्यं यज्ञं करोति तदा तेन राजस्ययज्ञाङ्गमक्षकीडनकमवश्यं धर्मायानुष्टातव्यम् । तस्या श्रक्षकीडायाः प्रकारस्त्वधुना यथा लेकाः क्रीडन्ति तथैव विद्यतेसम ।

**६ ग्राजिधावनम्** ( वाजपेययागः )—इयं रधधावनरूपा कीडा स्राजिधावनशब्देन वैदिकैः कथ्यते । वाजपेययागाङ्गभृतेषा । श्रौदुम्बरी शाखा धावनावधिमर्यादाद्योतनायापहिता कल्प्यते, तां प्रति गन्तुं रथ उपविष्टा रथिका श्रहमहसिकया शीव्रं रथान् धावयन्ति । इयं यथोक्तशन्देन अग्यते । अत्राजिशन्देन स्पर्धोच्यते ।

७ वंशनृत्यम् (नरमेधः) नरमेधसंज्ञको यागविशेषः तत्रानेकमनुष्यपश्चो निर्दिष्टाः। तत्र सर्वेषां मनुष्यपश्चनां पर्यग्नि-करणानन्तरं यूपेभ्या विमुच्यात्सर्गी विहितः। तत्रान्तरिक्षदेवतायै वंशनर्तिक्रपः पुरुषः पशुर्विहिताऽस्ति । स च वंशेन नर्तनशीलवान् ।

वलिमालिख्य दैत्येन्द्रं वर्णकैः पञ्चरङ्गकैः। लोकश्चापि गृहस्थान्तः शय्यायाँ शुक्कतण्डुलैः।" (निर्णयसिन्धौ वल्युत्सवः)।

<sup>&</sup>quot;अक्षेदीव्यति" राजस्ययागीयाक्षकोडनविधायिका श्रुतिः।

आर्जि शोव्रं यन्ति'' (कात्यायनश्रोतसूत्रम् अ० १४-३) तद्दीका च। "प्र पर्वतानामुश्ती उपस्था दश्ये इव निपिते हासमाने। गायेव शुश्रे मातरो रिहाणे विपाट्खुतुद्दी पयसा जवेते" अस्मिन् मन्त्रे विपाट्खुतुद्दी नद्यौ परस्परं अश्ववत् स्पर्धमाने समुद्रं गच्छत इति वर्णनमुपलभ्यते तेन तक्यंतेऽखधावनं कीडाविशेषरूपमपि तदा स्यादिति । (ऋग्वे० मं० ३ सू० ३३ )

तथा-- 'तस्मिन देवा न समजानते ममेदमस्तु ममेदमस्त्वित । ते सञ्जानाना अव्यवज्ञाजिमस्यायामहै स यो न उज्जेप्यति तस्येदं भविष्यतीति" (ऐ० ब्रा० २, २,१)

अस्मिन ब्राह्मणे ''रेसेस'' संज्ञक्षेलस्योक्लेखो विद्यते । आजिशब्देनाश्वधावन-स्थलं स्वीक्रीयते । तथा ( घुड़दौड़ ) छान्दोग्येऽपि समर्थादधावनप्रकार उपलभ्यते 'आजे: सरणम्' इति । ( छान्दो॰ १, ३, ५)

X] Sports and Games as referred to in sanskrit literature 93 पवं च वंशाधारेणानेकप्रकारकं नृत्यमपि तदा खेलनक्षपं स्यादिति श्रमुमीयते ।

द इन्द्रध्यजोच्छ्रायः इन्द्रकेतुसंबकिमन्द्रदेवताकं महान्तं घवजमुत्थाप्य तस्य पूजनं विधाय नटनर्तकादिभिरनेकखेलनं विधाय
पश्चमे दिवसे राजा चतुरङ्गवलयुते हस्तिभिध्वैजं नदीतीरे नीत्वा तं
तत्र प्रवाहयेत्। तदा जले पारा जानपदा श्रनेकप्रकारिकां क्रीडां
कृत्वा जलतीरे महान्तमुत्सवं कुर्वन्ति ।

ह कौ ध्रुदीपहोत्सवः—राजा कै। मुदीमहोत्सवं कर्तुं सर्वात् जनानाञ्चापयित तथा नटनर्तकगायकानां तत्तत्कर्माणि येग्यानि तत्र प्रचलन्ति । 'तथा तह्णाः तह्णीभिः सह रममाणाः हसन्तश्च समन्तात्पर्यटन्तु' इत्याज्ञां प्रदाय राजा महता समारम्भेणायमुत्सवः प्रचालयित समे

(१) ''अञ्चये पीवानं पृथिव्ये पीठसर्पिणं वायवे चाण्डालमन्तरिक्षाय व्रान् नर्तिनम्'' ( गुरूयजुर्वेदसंहिता ३०, २१ )।

अत्र महीधरभाष्यम्—अन्तरिक्षाय वंशनर्तिनम्-वंशेन नर्तनशीलम् । तथा ब्राह्मणादीनां पर्यप्रिकरणानन्तरिमदं ब्रह्मणे इदं क्षत्रायेत्येवं सर्वेषां यथा स्वस्व-देवतोहेशेन त्यागः । ततः सर्वान् ब्राह्मणादीन् यूपेभ्यो विसुच्योत्स्जिति ।

- (२) "नटनर्तकसंकीणें तथा पूजितदेवतम् । ...... पञ्चमे दिवसे प्राप्ते शककेतुं विसर्जयेत् । पूजियत्वा महाभाग बळेन चतुरर्द्धिणा ॥ नीत्वा करीन्द्रैस्त्रितयं ततो नद्यां प्रवाहयेत् ॥ पौरा जानपदास्तन्न कीडां कुर्युस्तदाम्भसि । उत्सवं च तदा कार्यं जलतीरगतैर्महत् ॥" ( वीरमिन्नोदये राजनीतिप्रकाशे विष्णुधर्मोत्तरम् )
  - (३) "प्रातःप्रसृति राजा च भाज्ञापयित कौ मुदीम् । देवरात्रि च देवस्य हृदस्यासुरनाशिनीम् ॥

१० गवोत्सर्गः (उत्सवः) कार्तिकग्रुक्षप्रतिपद् गवात्सर्गक्षप उत्सवे। उत्सवे। प्रविष्य स्थाने पूर्वपश्चिमदिश्ये। स्तम्भद्धय-समारोपं कृत्वा शरवंशसंभवां, दर्भमयीं वा दीर्घा रज्जूं कम्बलगुतां सम्बध्य तत्रे। भयोः पार्श्वयाविष्रा वेदध्यिनं कुर्वाणास्तिष्ठन्ति । तत उत्सर्गं कारयेत् । तत्र प्रथमतो होता यजमानसमन्वितः तते। ऽधस्ताद् गच्छिति, श्रनन्तरं ब्रह्मक्षत्रविद्शुद्धाः गावः प्रजाः तथा वर्णवाह्या-श्चाएडालविवर्जिता हास्यगुक्ता गच्छन्ति । एवं कृते सर्वा ईतयो नश्यन्तीति कर्मफलम् ।

११ देवयात्रादिमहोत्सवः — प्रतिवर्धमयं विशिष्टदेवताया उत्सवी-ऽनुष्ठीयते । तदर्थं कूटागारं नूतनमनेकघण्टापुष्पमालावस्त्रपताका-दिसमलंकृतं विधाय लेकानामानन्दार्थं मनाविनादनार्थं च नटभूम्या-दिकं विधाय तत्कूटागारं गजाश्वनरवृषैर्वाहयित्वा सवलयुता राजा

> गायन्तु गायकाश्चेव नृत्यन्तु नथ्नर्तकाः। तरुणाः सह योषिज्ञिः समन्तात्पर्ययन्तु च। रममाणा हसन्तश्च गायन्तो नृत्तसेविताः''॥ (वीरमित्रोदये राजनीतिप्रकाशे स्कन्दपुराणम्)

(१) "कृष्णपक्षे त्वमावास्या कार्तिकस्य ततः परे ।
योऽह्नि कुर्याद्रवोत्सर्गे .......................॥
स्तम्भद्वयं समारोप्य पूर्वपश्चिमसंस्थितम् ।
तत्र दर्भमयी कार्थ्या शरवंशभवापि वा ॥
मध्ये कम्बलसंयुक्ता दीर्घरज्जुः सुशोभना ।
उभयोः पाइवंथोर्विप्रा वेदेध्वनिसमन्विताः ।............॥
प्रथमं गच्छते होता यजमानसमन्वितः ।
ब्रह्मश्चत्रविशः शृदा स्तथा गावः प्रजाः पुनः ॥
तथान्ये वर्णबाह्यास्तु चण्डालपरिवर्जिताः ॥
.....थस्त्वेवं कुरुते राजा ।....न्दयन्ति चेतयः सर्वाः" ॥
(वीरमित्रोदये राजनीतिप्रकाशे देवीपुराणम् )

कूटागारस्य पृष्ठतः प्रचलति । यस्य महाजनस्य समीपे स देवा याति
तेन भक्त्या पूजनीयः । तस्यां रात्रौ सर्वत्र दीपप्रज्वलनपूर्वकं गीतगृत्यसमाकुलं महान्तमुत्सवं कुर्वन्ति । तथानेकप्रकारं स्त्रीभिः सह
गीतं गीतवन्तः पीतवस्त्रधारिण श्रावीरारुणचूर्णमुष्टिभिः परस्परं
रक्षयन्तः परस्परमुखं च विलिम्पन्तः खेलन्ति समे ।

१२ होलिकामहोत्सवः—दुग्ढासंज्ञिका काचिद्राक्षसी तस्याः कृत्रिमशरीरस्य दाहः विशिष्टफलप्राप्यर्थं प्रतिवर्षमनुष्टीयते । तत्र शुष्ककाष्टसंचयं कृत्वा पूर्णिमायां तस्य प्रज्वसनं विधाय तमग्नि

- (१) ''रङ्गस्थानं तु देवेभ्यो विहितं कारयेत्तथा ।
  नटभूमिश्च कर्तन्या सर्वदोपविवर्जिता ॥
  प्राप्ते तु यात्रादिवसे कृटागारं तु कारयेत ।
  पुष्पैर्माल्येस्तथा ... ... ॥
  वण्टासहस्वनिनदं सर्वशोभासमन्वितम् ।
  कृटागारं च वोडन्यं गजरववैनंरं र्वृपैः ।
  सबलेनानुगन्तन्यं राज्ञा देवस्य पृष्ठतः ।
  यस्य यस्य समीपे तु स देवो याति पुजितः ।
  तेनातिथ्यं च कर्तन्यं .....॥
  महान्तमुत्सवं कुर्याद् गीतं नृत्तसमाकुलम् ।
  तस्यां रात्रौ ततो दीपाः देवाः शतसहस्रशः ॥
  (वीर०राज०ब्रह्मपुराणे देवयात्रा)
- (२) ''रक्तहस्ताः पीतवस्ताः कृजन्नुपुरमेखलाः । गायन्त्यो होलिकागीतीर्गालीभिहांस्यसंधिभिः ॥ आवीरारूणचूर्णानां मुप्टिभिस्ता इतस्ततः । कुर्वन्त्यश्चारूणां भूमि दिगन्तं चाम्बरं तथा ॥ तन्मुखं च विलम्पन्त्योऽथाबीरारूणवृष्टिभिः' । (गर्गसं० खं० ४अ० १२, इलो० १५-१९)

परितः परिक्रम्य किलकिलाशब्दं कुर्याणा वालकाः हसन्ति क्रीडन्ति चानेकप्रकारेण् ।

१३ वसन्तोत्सवः (मदनपूजनम्)—श्रयं माघशुक्कपञ्चम्याम-चुष्ठीयते। तत्र रतिकामयोः पूजनं क्रियते । तत्प्रसङ्गे च तरुण्यः, क्रिचित् तरुणास्तरुण्यश्च वनं गच्छन्ति तत्र चानेकप्रकारकं क्रीडनकं विद्धति । क्रिचित्कान्यादिषु च परस्परं विवाहपूर्वकालिकप्रणय-प्रादुर्भावश्च वर्णित उपलक्ष्यते ।

१४ ब्रह्मोत्सनः — श्रयमुत्सवे। मत्स्यदेशेषु सर्वपुरुषसंमत श्रासीत्। तत्र ब्रह्मदेवतायाः पूजनं विधायानन्तरं तदर्थमागतानां लेकिप्रसिद्धमञ्जानां नियुद्धकोडनकं प्रचलित स्म। तत्रातिमहत्या वीरपद्धत्या युद्ध्यतां मञ्जानां महान् केलाहलः प्रचलित स्म। तत्र युद्धे महता मञ्जेन भीमेन सर्वेषां मञ्जानां प्राधानभूते। जीमूते। यमालयं प्रापितः ।

- (१) "संचयं ग्रुष्ककाष्टानामुपलानां च कारयेत् । तत्राप्तिं विधिवद्हुत्वा ………॥ ततः किलकिलाशव्दैस्तालशब्दैर्मनोरमैः । तमप्तिं त्रिःपरिक्रम्य गायन्तु च हसन्तु च ॥" पुरुषार्थिचिन्तामणौ भविष्यपुराणम् ।
- (२) ''माघमासे नृपश्रेष्ठ ग्रुक्कायां पञ्चमीतिथौ । रतिकामौ तु संपूज्य कर्तव्यः सुमहोत्सवः ॥'' ( प्रक्षार्थविन्तामणौ निर्णयामृते पुराणसमुच्चयः )
  - (३) शाकुन्तलस्य पष्टाङ्कस्य च प्रवेशके वृत्तान्तोऽयं दृश्यते, स तत एव द्रष्टव्यः ।
- (४) एतच्च दशकुमारचिरते पूर्वपीठिकायां पञ्चमोच्छ्वासेऽवन्तिसुन्दरीचिरते स्वभ्यते, तत्तत एव द्रष्टव्यम् ।
  - (५) ''अथ मासे चतुर्थे तु ब्रह्मणः सुमहोत्सवः । आसीत् समृद्धो मत्स्येषु पुरुषाणां सुसंमतः

# चतुर्थपकारयुताः क्रीडाः ।

१ दाग्डाखेलः —द्ग्डप्रधानिकैषा क्रीडा । क्रीडासंपादनाय दग्डस्य प्रधानतयापयागः ।

२ मौष्टाखेलः—मुप्टिप्रधानिकैषा क्रीडा । युद्धसदृशी कीडेयं मुष्टिसाध्या १ ।

३ पाछ्या—इयं क्रीडा वृक्षस्य वल्या वा के।मलपस्नवै-र्निष्पद्यते रे।

४ मौसला—इयं च मुसलैर्निष्पद्यते क्रीडा<sup>३</sup>।

४ उदालकपुष्पभञ्जिका—उदालकः = श्लेष्मातकस्तस्य पुष्पाणि
 भज्यन्ते यस्यां कीडायां सा उदालकपुष्पभञ्जिकापदेनाच्यते<sup>8</sup> ।

तत्र मल्लाः समापेतुः दिग्भ्यो राजन् सहस्रशः ।·····।। जीमूर्तं नाम तं तत्र मल्लं प्रख्यातविक्रमम् । ·····।। प्रत्यपिपन्महाबाहुर्मल्लं सुवि वृकोदरः" । ( भार० वि०, १३, १४-३८ )

अयं द्वितीयप्रकारे मछकीडायां स्थापियतुं योग्योऽपि ब्रह्मदेवताकपुजनप्रधानतया धार्मिकोत्सवेषु स्थापित इति ज्ञेयम् ।

- (१) ''तदस्यां प्रहरणमिति क्रीडायां णः'' ( अष्टा० ४, २, ९७ ) इतिपाणिनीय-सूत्रेण निष्पयतेऽयं शब्दः । तथा मौष्टाशब्दोऽपि । अत्र कौमुदी-दण्डःप्रहरणम-स्यां क्रीडायामिति दाण्डा, मौष्टा, इति । इते।ऽधिकोऽर्थविशेषा न ज्ञायते, कदाचिद् लोकप्रसिद्धः 'लाठीसेल सुक्कोसेल' इति स्यात् ।
- (२) अयं च ''तदस्यां प्रहरण॰'' इतिपाणिनिसूत्रनिष्पन्नः शब्दः । उल्लेखस्तु अमरकोशे तृतीयकाण्डे लिङ्गादिसंग्रहवां लभ्यते यथा—

'तत्क्रीडायां प्रहरणं चेन्मौष्टापाछ्रवाणदिक् ॥ ५ ॥

- (३) अत्रैवामरकोशस्य व्याख्यासुधाव्याख्यायामयं शब्दप्रयोगस्तथैव निष्पन्न उपलभ्यते । यथा 'णस्य दिगुदाहरणं नतु परिगणनम् । तेन मौसला, दाण्डा, इत्यादि बोध्यम् । एवं चानेके शब्दाः स्युरित्यनुमीयते ।
- (४) "नित्यं क्रीडाजीविकयोः" (पा० २, २, १७ ) अत्र कौमुद्यामुदाहरणिमदं व्याख्यानं च तत्त्ववोधिन्यां छभ्यते ।

13

र्दं वारगापुष्पप्रचायिका—वारगापुष्पाणां प्रचयनं यस्यां कीडायां विद्यते सा यथोक्तनामिका ।

७ पुष्पक्रीडा-पुष्पेश्च परस्परं क्रीडन्ति स्म । श्रस्य स्वरूपं तु विस्पष्टतया न ज्ञायते । केवलमुङ्गेख एव लभ्यते ।

 दग्डादगिड—श्रयं युद्धस्य प्रकार एवैकः । परन्तु युद्धात्पूर्व-मस्याभ्यासस्त्वपेत्तित एव । स च श्रभ्यासः क्रीडायामन्यत्र वा संभवत्यते। इसं च कीडा दग्ड प्रहरण्यश्च नाभ्यां भवितुमहिति ।

६ मुष्टीमुष्टि—पूर्वेक्त इवायं युद्धप्रकारः। इयं च कीडा मर्माङ्गे मृष्टिप्रहर्णेन तते। वञ्चनेन च संभवति ।

प्रायः संस्कृतसाहित्य उपलब्धाः कीडा लिखिता एव, यदि पुनरन्या उपलभ्येरन् तर्हि ता ऋपि यथासमयं लिख्येरन्नितिशिवम् ।

<sup>(</sup>१) अस्योल्छेखः काशिकायां पाणिनियनित्यंकीडेतिसुत्रव्याख्यायामुपलभ्यते। यथा 'उद्दालकपुष्पभक्षिका, वारणपुष्पप्रचायिना' इति ।

<sup>&</sup>quot;काश्चित्पुष्पेश्च हरिणा क्रीडां चक्रुः परस्परम्"। (गर्गसं० खं० २, २५, ११)

<sup>&</sup>quot;तत्र तनेदमिति सरूपे" (पा० सू० २, २, २७) इत्यादिपाणिनिस्त्र-निष्पन्नोऽयं शब्दः ।

<sup>(</sup>४) तथा—"नियेन सुष्टिहत्यया निवृत्रा ऊणधामहै"। (क्तः वे० १, ८, २, अथवंबेद २०, ७०, १८)

तथा—"युष्मदेति मुष्टिहा बाहुजुतो"। (ऋग्वेद ५, ५८, ४) तथा-"साहा ये सन्ति मुष्टिहेव"। ( ऋग्वेदं ८,२०,२० )

#### OBJECTS OF OFFERINGS IN THE SRAUTA SACRIFICES.

By

#### Pt. A. CHINNASWAMI SHASTRI,

Prof. of Mīmāmsā, College of Oriental Learning, Benares Hindu University.

प्रणम्य वाचं देवीं तामग्न्यादीश्च हविभुँजः। वैदिकानि हवींष्यत्र सङ्गृहामि कुत्हलात्॥

तत्र तावद्समत्प्राचीनानामास्तिकपथानुवर्तिनां मरीच्यत्रिव-सिष्ठगौतमभरद्वाजप्रभृतीनामृषीणामृषिकल्पानां चासमत्पूर्वपुरुषा-णामद्य यावद्यमभेद्यश्चिरप्रकृद्धमूलस्सिद्धान्तः—यद्यं शब्दराशिर्वे-दाख्यस्से।ऽकृत्रिमः पुरुषदे।पलेशासंस्पृष्टः परमेश्वरवत्प्राणिनां चिरप्राप्तदुःखाद्यविनिवर्तनद्वारा पुरुषार्थप्रापणेकप्रवणस्तांस्तानुद्दि-श्याधिकारिणः प्रवृत्तः, तत्तद्धिकारानुगुणं पुरुषांस्तत्र तत्र प्रवर्त-यन्, श्रनुष्ठापयंश्च तानि तानि कर्माणि, तज्जनितैस्तैस्तैः फलैः पुरुषं संयोजयतीति । वैदिकसाहित्यविषयेऽत्र यद्यपि पाश्चात्यैः पण्डितवरैर्वेद्धभिः वद्ध्या गवेषितम्, यतितं च स्वाशयस्थापने तत्प्रचारणे च तैः, तथापि नास्माकं सिद्धान्तेऽद्याविध विशेषते। विपरिवृत्तिस्समजनि ।

#### वाह्मग्राभागकृत्यम्

सेाऽयमपैरुषेयद्शाब्द्राशिर्मन्त्रब्राह्मणात्मना भिन्नो, ब्राह्मण-भागेन तत्त्रद्यागहोमदानस्तुत्युपासनारूपाणि कर्माणि विद्धाति। तानि च प्रायेण तत्त्वद्देवताराधनारूपाण्येव द्रीदृश्यन्ते। तत्र यागे।

नामाग्न्यादिभ्यो देवताभ्यः चरुषुरोडाशसोमादीनां द्रव्याणां दानम् । तच यथाविधि हविस्सम्पाच तास्ता देवता आहूय दीयते तत्तद्वोधकशब्दोच्चारणपुरस्सरम् । यथा—इदम् (हविः) इन्द्राय, न मम इत्यादि । अत्र 'इदमिन्द्राये'त्यनेन पुरावर्तिना हविष इन्द्रसम्बन्ध श्रापाद्यते । 'न मम' इत्यनेन तस्मिन् हविषि स्थितस्य स्वसम्बन्धस्य निवृत्तिरुच्यते यजमानेन । एवं स्वस्वत्वनिवृत्तिपूर्वकिमन्द्राय दत्तस्य हविष इन्द्रसमीपप्रापणार्थमञ्जी प्रक्षेपः क्रियते । स्वस्मिन प्रक्तिप्तं हविरक्षिस्तन्तहेवसमीपं प्रापयति । ते च देवास्तद्भक्षते तप्यन्ति चेति याज्ञिकसमयः। तत्र च "अग्नेखया ज्यायांसा भातर श्रासन्<sup>१</sup>" इत्यादिश्राह्मणभागे।ऽनुकूलः । देवानां विश्रहाद्यभावेन ब्रह्मणाद्यसम्भवात त्यागमात्रं यजमानेन कर्तव्यम् । तावन्मात्रेणैव यागसिद्धिः । त्यक्तस्य हविषे। दशौ प्रक्षेपणं संस्कारमात्रम् । स च प्रतेपः प्रतिपत्तिकर्मेत्युच्यते । साऽयं प्रत्तेपा द्विरवदानादिविशिष्ट-स्यैवेति तते।ऽवशिष्टस्य हविष इडाचतुर्धाकरणादिभक्षणेन ऋत्वि-ग्यजमानकियमाणेन संस्कार इति मीमांसकसरणिः । होमस्थलेऽपि द्रष्टव्यम् । यागहोमयार्याज्ञिकसमये किञ्चिद्धर्म-

१ अग्नेख्यो ज्यायांसो आतर आसन् ते देवेभ्यो हव्यं वहन्तः प्रामीयन्त सोऽग्निरिबमेदित्थं वाव स्य । आर्तिमारिज्यतीति स निलायत सोऽपः प्राविश्वनं देवताः प्रेपमैच्छन् तं मत्स्यः प्राव्यवीत्तमशपिद्धया धिया त्वा वध्यासुर्यो मा प्रावोच इति तस्मान्मत्स्यं धिया धिया व्रन्ति शक्षो हि तमन्वविन्दन् तमञ्जवन्तुप न आवर्तस्य हव्यं नो बहेति सेाऽव्यवीद्वरं युणे यदेव गृहीतस्याहुतस्य बहिःपरिधि स्कन्दात्तन्मे आतृणां भागधेयमसदिति तस्माद्यद्गगृहीतस्याहुतस्य बहिःपरिधि स्कन्दति तेपां तद्वागधेयं तानेव तेन प्रीणाति परिधीन् परिद्धाति रक्षसामपहत्ये ॥ तै० सं० २. ६. ६. See also शतः व्रा. १. २. १. १; and मै. सं. ३. ८. ६; "त्रयो वै पूर्वेऽझयः प्राधन्वन् हव्यं देवेभ्यो वहन्तः" इत्यादि ।

२ शरीरं, हविर्ग्रहणं, फलप्रदानशक्तिः, तृप्तिः, फलदानमिति विग्रहादिपञ्चकम्।

X

विधानार्थं व्यवहारे भेदकल्पनेऽपि न स्वरूपे भूयान् भेदः । उभय-त्रापि हविस्सम्पादनहविस्त्यागप्रक्षेपभक्षणादीनां व्यापाराणां तुल्यत्वात् । दाने परं देवताभिस्सह न सम्वन्धा मीमांसकमते । गोहिरण्यादेर्बाह्मणादिसम्प्रदानकत्यागेनैव तिब्रिष्पत्तिः । तावतैव च तत्तत्फलप्राप्तिसिद्धिरिति तेषामाज्ञायः । याज्ञिकमते तु दानादिना देवतातृप्तेरुद्यात् साक्षादेवानामुद्देश्यत्वाभावेऽपि परम्परया तत्रापि सोऽस्त्येवेति ।

#### मन्त्रभागकुत्यम्

पवं तत्तद्बाह्यण्वाक्यैर्विभिन्नरूपतया विहितानां तत्तत्कर्भणामनुष्टानकाले तत्तत्कर्मस्वरूपस्य, तदीयदेवातायाः, तिन्नष्टस्योच्चावचस्य गुणराशेः, तदीयद्रव्यस्य तत्सम्विन्धनः पदार्थजातस्य
वा स्मरणमवश्यकर्तव्यं भवित कीर्तनं वा। तत् कार्यं निर्वर्तयित
मन्त्राख्यं भागान्तरमस्य। स्रत एव प्रथमं विहितेष्वेव कर्मसु स्नननतरं तदीयद्रव्यदेवतास्वरूपगुणकीर्तनादावुपयोगान्मन्त्राणां ब्राह्मणभागोपजीवकत्वमेव। 'सित हि कुड्ये चित्ररचना' इति न्यायात्।
अत एव मीमांसकमते ब्राह्मणभागस्यैव सर्वापक्षया प्राधान्यम्।
मन्त्रभागस्य तते। दुर्वलत्वमेव। स्रत एव च कारणात् विशेषते।
विधिभागमवलम्ब्यैव वहुलतरं प्रवर्नते मीमांसाशास्त्रमिति नात्र
तिरोहितमिवास्ति।

#### उपासनाकाग्रडविषय:

एवमुपासनाकाग्रडमिप तत्तद्देवते।पासनादिविधायकं विधि-भागैकदेश एव । यागहे।मादिषु शारीरे। व्यापारः द्रव्यादिसाधनं चेत्यादि वह्वपेक्षितमस्ति वाह्यं वस्तु । उपासनायां तु न तथा। तत्रान्तरिककहपनामात्रमपेक्षितम् । तच्च तत्तत्पदार्थंज्ञानमात्रेणैव सम्पत्स्यत इति न तत्र वाह्यवस्तुसत्तापेक्षा इतीयानेव भेदः कर्म- काग्डोपासनाकाग्डयेः। नैतावता विधित्वं व्याह्नयते। एवश्च कर्मोपासनाकाग्डाभ्यां वाह्याभ्यन्तरसाधनकं देवते।पासनमेव साक्षात्परम्परया वा विधीयत इत्यवसीयते। श्रत एव यजेदेंवपूजा-र्थत्वं स्मरन्ति पाणिनीयाः 'यज देवपूजा' इत्यादिना। परं यागस्य देवतादेश्यकद्रन्यत्यागात्मकत्वमभ्युपगच्छन्ते।ऽपि न देवताराधना-रूपत्वमभ्युपगच्छन्ति मीमांसकाः। तथात्वे हि लोके पूजायाः पूज्यमानप्रधानकत्वदर्शनात् यागस्यापि तथात्वापत्तो तस्यानियत-कर्तव्यत्वमिव कदाचिदकर्तव्यताप्यापद्येत। तदनिष्टं नित्यनैमित्ति-केषु कर्मसु । श्रतस्तत्परिहाराय कर्मण एव प्राधान्यमभ्युपगन्तव्यम्। देवता तु तत्राङ्गभूतैव कर्मनिष्पत्तानुपकरोति द्रव्यवत्। तत्रापि द्रव्यस्येव सिन्नहिताङ्गत्वम्, देवतायास्तु व्यवहिताङ्गत्वमेनेत्याशयस्ते-षाम्। अस्तु यथा तथा वा।

## कर्मगां चातुर्विध्यम्

तानि च श्रोतानि कर्माण चतुर्धा विभक्तानि—होमाः, इष्टयः, पश्चयागाः, सेमयागाश्चेति ! तत्र सायंप्रातरनुदिनमाहिताग्निनानुष्टीयमाने।ऽग्निहे।त्रसंक्षकः कर्मविशेषे।ऽन्ये च तादृशा होमाः । एवं
प्रत्यमावास्यं प्रतिपूर्णिमं च यागविशेषा ओषधिप्रभवैरेव चरुपुरे।डाशादिभिर्द्रव्यैः क्रियमाणा अन्ये च तत्सदृशा इष्टिपद्वाच्याः । एतेषां
सत्यिष यागत्वेऽहपकालसाध्यत्वेनाहपत्वादिष्टिपदवाच्यत्वम् । श्रजादीनां पश्चनां मांसैः क्रियमाणा यागाः पशुयागाः । सोमाख्यां लतामानीय तां निष्पीड्य तते। निस्सृतेन रसेन क्रियमाणा यागास्से।मयागा
इत्युच्यन्ते । ते च प्रत्येकं परश्शतसंख्याकास्तत्त्वद्वेदेषु विहिताः ।

#### तेषां प्रकृतिविकृतिभावः

एवं वेदेऽनेकसंख्याकानां कर्मणां सत्यपि विधौ न प्रत्येककर्म-सन्निधौ तदपेक्षितयावदङ्गकलापविधिरस्ति। किन्तु एकस्यैव कस्य चिन्मूछभूतस्य सिन्धी तद्पेक्षितनिखिलाङ्गकलाप श्राम्नातः। इतरेषु तु विशेषाङ्गानामेव विधानम्। सामान्याङ्गानां तु पूर्वत प्यानयनम्। यथा दर्शपूर्णमासयागप्रकरणे तद्पेक्षितनिखिलाङ्गोप-देशस्समस्ति । तदितरेषु तु सौर्यादिषु तेषामङ्गानामपेक्षितत्वेऽपि न पुनः पाठः। किन्तु केषाञ्चन विशेषाङ्गानामेव । सामान्यानि तु दर्शपूर्णमासत प्यागमयितव्यानि । श्रस्येव चातिदेश इति व्यवहारो मीमांसाशास्त्रे । यस्य च सन्निधौ स्वापेक्षितनिखिलाङ्गोपदेशोऽस्ति तत् कर्म प्रकृतिरित्युच्यते । यत्र तु न तथा, किन्तु श्रन्यत प्याङ्गान्यागमयितव्यानि भवन्ति, सा विकृतिः । तत्र सामान्येन बीहियवान्यागमयितव्यानि भवन्ति, सा विकृतिः । तत्र सामान्येन बीहियवान्योषधद्वयकाणामिष्टीनां तादृशीषु, इष्टिषु, पश्चद्वयकाणां पश्चयागेषु, सोमद्वव्यकाणां च सोमयागेष्वतिदेशः।

#### यागीयहवींषि

पवं स्वरूपतरसंख्यया च वहुप्रभेदिभन्नेषु यागहे।मादिषु श्रौतेषु कर्मसु तत्त्वहेवताप्रदानार्थं यान्युपयुज्यन्ते दृःयाणि तानि यथायथं सङ्गृह्यन्ते । तत्र दृःयभेदमात्रं प्रतिपिपादियषुभिरस्माभिरेकं दृःयं कर्मभेदेन पुनःपुनरनेकत्र श्रूयमाणमिप कश्चित्कर्मविशेषमाश्चित्य सकृदेव प्रदृश्येते, न तु पुनःपुनः । प्रियपाठकानामक्केशवोधार्थं च तानि पष्टिकारूपेण प्रदृश्येन्ते—

## **औषधद्रव्या**गि

| हवींषि, हविषां द्रव्याणि वा | यागनाम         | स्थलम्             |
|-----------------------------|----------------|--------------------|
| द्धि                        | श्रक्षिहात्रम् | तै. ब्रा. २. १. ५. |
| पयः                         | ,              | 33                 |
| यवागूः                      | 11             | 3)                 |
| तगडुलाः                     | चित्रेष्टिः    | मै. सं. २. ३. ६.   |

| हवींषि, हविषां द्र      | व्याणि वा             | यागनाम                   | स्थलम्              |
|-------------------------|-----------------------|--------------------------|---------------------|
| बीहयः } पुराव<br>यवाः } | डाद्याः (पिष्टपिएडरूप | ाः) दर्शपूर्णमासय        | ागः तै. सं. २.५. २. |
| श्राज्यम्               |                       | <b>उपां</b> शुयाजः       | तै. ज्ञा. ३. ३. ४.  |
| पिष्टम्                 |                       | पाष्यागः                 | मै. सं. २. १. ४.    |
| शुक्का वीहयः            |                       | सोमारीद्रेष्टिः          | ,, ૨. ૧. ૫.         |
| कृष्णा वीहयः            |                       | ,,                       | ,, २.१.६.           |
| <b>प्रियङ्गवः</b>       |                       | मारुतेष्टिः              | ,, ₹. ₹. ≡.         |
| <b>कृ</b> ष्ण्लाः       | (सुवर्णमाषाः)         | प्राजापत्ये <b>ष्टिः</b> | ,, २. २. २.         |
| गर्भुत्                 | (तृण्विशेषः)          | वाईस्पत्येष्टिः          | ,, २. २. ४.         |
| वा(स्तु)स्त्वम्         | (शाकविशेषः)           | राद्रेष्टिः              | yy 31               |
| सतीनाः                  | (कलायाः)              | वसुमदिष्टिः              | ,, २. २. ६.         |
| पयस्या                  | (आमिक्षा)             | मैत्रावरुणी              | ,, 2. 3. 2.         |
| मधु                     |                       | <b>ऐन्द्राग्नयागः</b>    | ,, २. ३. ६.         |
| <b>धानाः</b>            |                       | चित्रेष्टिः              | 53 33               |
| उद्कम्                  |                       | ,,                       | 99 99               |
| करीराणि                 | (खर्जूराङ्कराणि,      | कारोरीष्टिः              | तै. सं. २. ४. ६.    |
|                         | तत्फलानि वा           |                          |                     |
| लाजाः                   |                       | धे सप्तान्नहोमः          | तै. ब्रा ३. म. १४.  |
| श्यामाकाः               |                       | सोमेन्द्रेष्टिः          | तै. सं. २. ३. २.    |
| नीवाराः                 |                       | वाईस्पत्येष्टिः          |                     |
| सुरा *                  |                       | सैात्रामणी               | तै. ब्रा. १. =. ५.  |
| श्रपामार्गः             | राजम                  | येऽपामार्गहोमः           | तै. ब्रा. १. ७. १.  |
| गवीधुकः ( ऋ             |                       | रैाद्रेष्टिः             | ,, 8. 6. 6. 8.      |
| <b>आ</b> शुव्रीहयः      | (पाष्टिकाः)           | सावित्रेष्टिः            | तै. सं. १. =. १०.   |

<sup>\*</sup> सुराद्रव्यक्यागस्य कलौ निषिद्धत्वान्नानुष्टानम् ।

| हवींषि, हित्रषां द्रव्याणि वा यागनाम स्थल<br>श्राम्याः (धान्यविशेषाः) मित्रेष्टिः तै. सं. १.<br>करम्भः (द्धिमिश्रिता- श्रश्यमेधे सप्तान्न-<br>स्सक्तवः) होमः तै. ब्रा. ३.<br>पृथुकाः (चिपिटकाः) ,, ,, | E. 80.<br>E. 88. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| श्राम्याः (धान्यविशेषाः) मित्रेष्टिः तै. सं. १. करम्भः (द्धिमिश्रिता- श्रश्वमेधे सप्तान्न- ते. ब्रा. ३. पृथुकाः (चिपिटकाः) ,, ,                                                                       | E. 80.<br>E. 88. |
| स्सक्तवः) होमः तै. ब्रा. ३.<br>पृथुकाः (चिपिटकाः) ,, ,                                                                                                                                                | =. १४            |
| पृथुकाः (चिपिटकाः) ,, ,,                                                                                                                                                                              |                  |
|                                                                                                                                                                                                       |                  |
| HEAT:                                                                                                                                                                                                 | 17               |
| लक्षात्रः                                                                                                                                                                                             | ,                |
| मस्स्याः (मस्रा यैद्धिद्लानि ,, ,, ,,                                                                                                                                                                 | 19:              |
| क्रियन्ते)                                                                                                                                                                                            | ,                |
| प्रियङ्गुतण्डुलाः "                                                                                                                                                                                   | ,,               |
| वाजिनम् वाजिनयागः ,, १. ग                                                                                                                                                                             | c. ą.            |
| पशुद्रव्याग्रि                                                                                                                                                                                        | 175              |
| વશુપ્રચ્યાતા                                                                                                                                                                                          |                  |
| श्रजः वायव्ययागः मै सं. २. ५                                                                                                                                                                          | L. Q.            |
| अविः ,, , २.५                                                                                                                                                                                         | 1. 2.            |
| वशा (वन्ध्या) आदित्ययागः ,,                                                                                                                                                                           | ,,               |
| मेषी सारस्वतयागः ,,                                                                                                                                                                                   | ,,               |
| गर्भिणी श्रविः वासन्तः ,,                                                                                                                                                                             | 19               |
| ऋषभः ऐन्द्रः ,, २.५                                                                                                                                                                                   | 1. 3.            |
|                                                                                                                                                                                                       |                  |
| कुम्रः " " "                                                                                                                                                                                          |                  |
| कुभ्रः " "<br>पुनरुत्सृष्टः (गलितवृष्णः पुङ्गवः सावित्रयागः " २. प                                                                                                                                    |                  |
|                                                                                                                                                                                                       |                  |
| पुनरुत्सृष्टः (गलितवृषणः पुङ्गवः सावित्रयागः " २. प<br>छाग इति भरद्वाजः)                                                                                                                              |                  |
| पुनरुत्सृष्टः (गलितवृषणः पुङ्गवः सावित्रयागः " २. प<br>छाग इति भरद्वाजः)                                                                                                                              | ય. ક.            |

\* अत्र धेन्वृषभयोईविद्वेन विधानेऽपि किवन्यंप्रकरणे गवास्म्भूह्य निषिद्धत्वात् न ताम्यां यागकरणम् । शिष्टाचारोऽप्येवमेवाऽह्ति ।

| हवींषि, हवीषां | द्रव्याणि वा                                       | यागानाम        | TO ET   | स्थलम्                    |    |
|----------------|----------------------------------------------------|----------------|---------|---------------------------|----|
| स्तवशा         | (सकृत्प्रस्ता)                                     | <b>ऐन्द्रः</b> | मै. सं  | . a. y.                   | 8  |
| धेनुः पर्यारिण | ो#(प्रसवकालमतीत्य                                  |                |         |                           |    |
|                | कृतप्रसवा)                                         | द्यावापृथिद्यः | "       | ,,                        |    |
| नपुंसकः        |                                                    | सोमापाष्णः     | ,,      | ą. y. y                   | 1. |
| पेत्वः         | (गलितरेतस्का मेष                                   | ः)वारुणः       | "       | ર. પૂ. ૧                  | ġ. |
| पृक्षिः        | (अल्पतनुः)                                         | त्राग्निमारुतः | ,,      | ર. પૂ. હ                  | 9. |
| वृष्णिः        | (मेषविशेषः)                                        | पेन्द्रः       | "       | ર. પૂ. ર્                 | ξ. |
| मल्हा '        | (कएठावलस्वित-                                      | श्रादित्यः     | तै. सं. | २. १. ः                   | ₹. |
|                | स्तनयुग्मा)                                        |                |         |                           |    |
| वडवः           | (यः पुर्मासं सन्त-<br>मारोहति वडवा-<br>मिव स वडवः) | त्वाष्ट्रः     | ,,      | <b>2. 9.</b> <sup>2</sup> |    |

# त्रश्वमेधे ग्राम्याः पशवः

| हवींषि हविद्रव्य | ाणि वा                                                                                                  | देवतानाम  |        | स्थलम्      |    |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------|-------------|----|
| ग्रश्वः          |                                                                                                         | प्रजापतये | माः सं | २४.         | 8. |
| तूपरः<br>गोमृगः  | (श्रृङ्गरहितः पशुः<br>(गृवि मृगेण्<br>गोर्मृग्यां वात्पादि-<br>ते। गोमृग इति<br>सायणः। गवय<br>इत्यन्ये) |           |        | 1)          |    |
| वत्सतरी          |                                                                                                         | धात्रे    | 15     | <b>ર</b> ૪. | y. |
| विकहाः           | (चिरप्रस्ताः)                                                                                           | मरुद्भयः  | - "    | ,, {        | 8. |
| कर्णाः           | (पशुविशेषाः)                                                                                            | यमाय      |        | २४.         | ₹. |
| सीहाकर्णः        | (रागयुक्तकर्णः)                                                                                         | त्वष्ट्रे | ,,     | 28.         | 8. |

| हवींषि हविद्रेन्याणि | वा                | देवतानाम         |         | स्थलम्    |
|----------------------|-------------------|------------------|---------|-----------|
| ग्रुएड:              | ( अवेष्टितकर्णः ) | विष्ण्वे         | तै. सं. | y. E. 80. |
| श्रधीलोधकर्णः        | (कर्णोपरि प्रकड़- |                  | 1       | 74.002    |
| W inches             | कर्ण इति माधवः )  | ,,               | ,,      | "         |
| लप्सुदिनः            | (लम्बमानपुच्छः)   | 11               | 91      | "         |
| कि <b>किदी</b> विः   | (तित्तिरिः)       | त्वष्ट्रे        | "       | y. ६. २२. |
| विदीगयः              | ( कुकुटविशेषः )   | 11               | 99      | 39        |
| वडवा *               |                   | दिग्भ्यः         | 55      | y. ६. २१. |
| पुरुषी *             | (मनुष्यस्त्री)    | विराजे           | "       | - 15      |
| मालङ्गाः             | महाकायाः          | द्यावापृथिवी भ्य | ri "    | .35 " "   |
|                      |                   |                  |         |           |

#### अश्वमेधे त्रारण्याः पशवः

श्रारएयाः पश्चः प्रायेणाश्वमेध एवं समाम्नाताः। ते चात्र विस्तरभयात्तत्त्वदेवतानिर्देशमन्तरेणैव संगृह्यन्ते।

कुञ्चः (क्रौञ्चः) कपिखलः मद्रः ( जलकाकः ) कलविद्धः तित्तिरिः चक्रवाकः वर्तिका कुकुट: उलुकः ककरः विककरः चाषः शिश्रमारः मयूरः कपोतः मगड़कः लवः मत्स्यः कै।लीकः हंसः गोषादी वलाका

<sup>\*</sup> अनयोहत्सर्ग एव, न संज्ञपनादि ।

```
कुलीका
                               वृषदंशः (मार्जारः)
पाहब्स:
                               कड्डः (वकः)
परावतः (कपातविशेषः)
                               धुङ्दवा (श्वेतकाकी)
सीचापूः
                               पुष्करसादिः (कमलभक्षी पश्चि-
जतुः .
                                   विशेष इति महीधरः,
                                   भ्रमर इति सायगः)
कालकएउकः
स्रपर्णः
                               शार्गः ( अरण्यचटकः )
शुकः
                               सृजयः
आखुः
                               शयगडकः
पाङ्कः ( पक्षिविशेष इति माधवः,
                               शारिः
       यूपकजातिविशेष
                       इति
                              श्वावित् ( शलली )
        महीधरः )
                               शार्दूलः
                               वृकः ( अरएयथ्वा )
काशाः
                               सर्पः
नकुलः
                              श्रातिः (कुरङ्गी)
वभुकः
                              वाहसः (पृष्ठे क्षुल्लशंखवाही जन्तुः)
ऋश्यः
                              दार्वाघाटः ( द्रुमकुट्टकः )
कुलुङ्गः
                              पैङ्गराजः (भारद्वाजः)
परस्वान्
                              त्रलजः (भासः)
महिषः
उष्ट्रः
                              स्रवः
अरएयमेषः
                              पुरुषमृगः
मकदः
                              गोधा
                              कालका (सरटा)
क्रिमिः (गोमयपिण्डकारी)
                              दार्विदा (द्रुमकुक्कुटः)
किन्नरः (मयुः, श्ररएयमयूरो वा)
ऊलः (काक इति माधवः)
                              लेापाशः
इलीइएः ( हरितचरकः )
                              भन्नकः
```

सुषिलीका गजः जहका (विलवासी क्रोष्टा) सिंहः

केकिलः कृकलासः

उद्रः (जलविडालः ) पिपका

कच्छपः पृषतः कुण्डणाची (गृहगोधिका ) शरभः

गोलित्तिका (खञ्जरीटा) मिक्षका (दीर्घकर्णो मृगविरोषः)

भेको ( मग्डूकस्त्री ) मकरः कशः नकः

मान्थलः कुलीकयः (बहुपात् मत्स्यविशेषः)

<mark>त्रजगरः कुषीतकः ( समुद्रकाकः )</mark>

शशः सजया(श्रुक्ससर्पः,नीलमहिषे। वा)

रुरुः स्वजः (सर्पविशेषः) कथिः सुमरः (चमरः)

कलकएठः शित्पुटः ( मार्जारसदृशा

खङ्गः जातिविशेषः )

कृष्णः श्वा मान्धीलवः ( जलकुक्कुटः ) गर्दभः छोपा ( श्मशानशकुनिः )

तरक्षुः ( गर्दभाकारो व्याघः ) कीर्शा ( कुलाली शकुनिका )

स्करः वार्घाणसः ( खङ्गमृगः )

श्रत्र प्राधान्येन विभिन्नजातयः, समानजातये।ऽपि केचन विरूपविकलाङ्गाश्च पश्चा निर्दिष्टाः। न पुनर्यावद्भेदभिन्नाः सर्वेऽपि सजातीयाः। श्रतश्च साकल्येन सङ्कलनया संख्यायामिमे पश्चाः वस्तुत इते।ऽधिका एव भवन्ति।

ग्राश्वमेधिकानां सर्वेषां पश्चनां संख्या पाठकगण्विना-दायाधा निर्दिश्यते—तत्र सुत्यात्रयम् । श्रर्थाद्दिनत्रये सामयागाः ।

303

मिलित्वा

| 110 Sarasyati Bhayana Studies    |        |                          |            |  |
|----------------------------------|--------|--------------------------|------------|--|
| प्रथमसुत्याग्निष्टोमसंस्थाका     | 1      | द्वितीयाकथ्यसंस्थाका ।   | वृतीया     |  |
| चातिरात्रसंस्थाका । तत्र         | प्रथ   | मसुत्यायामेक श्राग्नेयः  | पशुः ।     |  |
| द्वितीयसुत्यायामेव विशेषः        | । स चे | ात्थम्—                  |            |  |
| तैत्तिरीयश्रुत्य <u>न</u> ुरोधेन |        | माध्यन्दिनश्रुत्यनुरोधेन |            |  |
| श्राम्याः पशवः                   |        | ग्राम्याः पशवः           |            |  |
| (१) अध्वत्परगामृगाः              | 5      | (१) अश्वतूपरगवयाः        | 3          |  |
| (२) पर्यङ्गयाः*                  | 88     | (२) पर्यङ्गचाः           | १२         |  |
| (३) राहिताद्यः                   |        | (३) रोहिताद्यः           | १=६        |  |
| (त्रप्राद्शिनः)                  | 8=0    |                          |            |  |
| (४) चातुर्मास्यपशवः              | १३५    | (४) चातुर्मास्यपशवः      | १२६        |  |
| (५) द्वन्द्रनः                   | २२     | (पू) एकाद्शिनः           | <b>२</b> २ |  |
| (६) एकादशिनः                     | २२     |                          |            |  |
| आरण्याः                          |        | आरण्याः                  |            |  |
| (७) सुकरादयः (दशिनः)             | १११    | (६) कपिक्षलादयः          | २६०        |  |

आपस्तम्बश्रीतसूत्रानुसारेण

श्रद्ध

मिलित्वा

य्राम्याः पशवः

| )१) ऋश्वतूपरगवयाः    | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| (२) पर्यङ्गधाः       | १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| (३) रोहितादयः        | १८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| (४) चातुर्मास्यपशंवः | १३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| (पू) द्वन्द्वनः      | २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| (६) एकादशिनः         | २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| (७) ऋतुपशवः          | 2=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| (=) पञ्चदशिनः        | १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| आरण्याः              | AND DESCRIPTION OF THE PERSON |  |
| (६) सुकरादयः         | १११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| मिलित्वा             | 384                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |

X]

तथा च-

षद्शतानि नियुज्यन्ते पश्चनां मध्यमेऽहनि । श्रश्यमेधस्य यज्ञस्य नवभिश्चाधिकानि च ॥

इति माध्यन्दिनसंहिताभाष्ये ( मा. सं. भा. २४. ४० ) महीधर-स्सञ्ज्ञाह ।

'सर्वे पञ्चशती भवन्ति पशवे। उथैके। निता विंशतिः" इति
श्रापस्तम्वश्रौतस्त्रानुसारी भट्टभास्करे। , ज्ञानयज्ञे (वेदभाष्ये)
समगृह्वात्। श्रत्र तैत्तिरीयशाखायामनुक्ताः (३३) त्रयस्त्रिंशत्पशवः
शाखान्तरात् गृहीता श्रापस्तम्वेन। श्रत एव श्रुत्यपेक्षया सूत्रे पशुसंख्याधिक्यमिति वेदितन्यम्।

पवञ्चाश्वमेधे पशुषु प्रकारद्वयमस्ति स्राम्या आरण्याश्चेति।

प्रश्वाद्या प्राम्याः, स्कराद्य ग्रारण्याः । ग्रित्रैकविंशतिर्यूपाः।

यूपेषु प्राम्याः पश्चो वन्धनीयाः। ग्रारण्यपश्चे न यूपे वध्यन्ते।

किन्तु एतान् पश्च्र् तत्तज्जालवागुरादिभिः (येन येन ये प्रहीतुं शक्यन्ते तेन तेन) गृहीत्वा ग्राम्यपश्चां नियोजनकाले यूपान्तराले यजमानपुष्ठषा धारयेयुः। पर्यग्निकरणान्तेऽङ्गकलापे कृते एतान् तथैव उत्स्जेयुः। जीवतां तथैव त्यागः, न विश्वसनादिकं कार्यमिति

मौलिकविधेः स्वक्षपम्। परमश्वमेधस्यापि कलौ निषद्धत्वेन गवालम्भवद्स्याप्यनुष्टानं न भवितुमईतीति सर्वधा लोप एव।

श्रतोऽयमपि यागः "श्रुतौ तस्करता स्थिता" इत्येव न्यायमनुसर्ति।

तृतीयमहस्तु श्रतिरात्रसंस्थाकम् । तत्र दिने सुत्याकाले श्रालब्धब्याः कतुपशवश्चत्वारः, श्रतिरिक्ताः षड्विंशितिः, इत्याहत्याश्वमेधे
माध्यन्दिनसंहितानुसारेण चत्वारिंशदुत्तरा षट्शती (६४०),
तैत्तिरीयशाखानुसारेण पञ्चद्शाधिका पञ्चशती (५१५), श्रापस्तम्यानुसारेणात्राष्टाविंशितः, पूर्वं विंशत्युत्तराणि पञ्चशतानि,

मिलित्वाष्टाचत्वारिंशदुत्तराणि पञ्चशतानि (५४८) पशव इत्यव-गन्तव्यम् ॥

#### सोपयागे द्रव्यस् ।

प्यमिश्रिष्टोमादिषु सहस्रसंवत्सरान्तेषु पकाहिनकायिसत्राहीना-दिवहुप्रभेदभिन्नेषु सेामयागेषु सेामलता प्रधानं द्रव्यम् । ताञ्च गवादिभिः ब्राह्मणोक्तिदेशभिद्रव्येः 'क्रीत्वाऽभिषुत्य तते। निष्पन्नेन रसेन यागः कर्तव्यः । इदानीं सेामलताया श्रलाभेन तत्स्थाने पृतीकाख्यां सेामलतासदृशीं लतामानीय, तत्र सेामलतायां विहितान् सर्वानिप व्यापारान् कृत्वा यागः क्रियते श्रवशिष्टश्च रसः श्रुत्विग्भिर्यज्ञमानेन च पीयते । एवं प्रायशे। वेदोक्तानि श्रोतकमीप-युक्तानि द्रव्याणि संगृहीतानि । इति शम् ॥

Constitution of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of th

१ सोमलता स्वयमाद्दर्तुं शक्यापि न तथाऽऽनेतन्या, किन्तु श्रुत्युक्तेन मार्गेणान्यस्मात्युरुपादेव क्रेतन्या।

#### AGRICULTURE IN THE VEDAS.

By

Pt. S. N. Jharkhandi, M. A., Librarian, Govt. Sanskrit College, Benares.

Historical research has not yet been able to settle beyond dispute the early home of the Vedic Aryans, nor the time when they first debouched into the northern well-watered and wooded plains of Hindostan. A cursory glance at the Rgveda, the earliest literature of this remarkable people, already reveals the fact that, by the time these hymns were composed, they were no mere nomads without settled habitations or occupations. Frequent references to agriculture and animal husbandry, implements of cultivation and industry abound in its sacred verses and the general impression created is that of a people who had settled in villages and even in fortified towns with their chiefs or kings and other organs of administration, and who, under competent leadership, could lead

<sup>1.</sup> Sambara is said to have lived in a town containing a hundred fortresses of stone—शतसदमन्मयोनां पुरामिन्द्रो व्यास्यतः (Rv. IV. 32. 20). Surely the Aryans who conquered the Dasyus must have built their own fortresses. Iron forts or cities are also mentioned in Rv. VII. 3. 7; 15, 14:—पूर्मिरायसोभि: and so on.

well-disciplined forces against each other or against the common enemy—the Dāsas or Dasyus. In this article we shall confine ourselves to find out how far Agriculture had progressed with the Aryans by quoting verses in which one or other operations relating to Agriculture are mentioned.

"The very name Arya," says R. C. Dutt in his History of Civilisation in Ancient India (p. 35), "By which the Aryan Conquerors of India distinguished themselves from the aborigines is said to have come from a root which means 'to cultivate'. Prof. Maxmüller has tried to trace the progress of the word all over the Aryan world from Iran or Persia to Erin or Ireland and argues with considerable force that the word was invented in the primeval home of the Aryans in Central Asia to indicate their partiality to cultivation. It has indeed been admitted on all hands that the cultivation of the soil was known to the Indo-Aryans before they separated themselves from their Iranian brethren as is indicated by the identity of expressions Yavam, Krs and Sasya in the Rgveda with Yao, Karesh and hahya in Avesta referring to the ploughing in of seeds and to the grain which resulted."

The most remarkable hymn in which agriculture and its processes are mentioned is Hymn 57 of B. IV of

the Rgveda. It is addressed to Kṣetrapāla or the Lord of the field. According to the instructions contained in the Gṛhya Sūtras, the hymn was to be silently repeated at the commencement of ploughing:

#### क्षेत्रकर्षणे अनेन स्केन प्रत्यृचं जुहुयाज्जपेद्या ।

Ploughing was done by means of oxen as is still done in India after thousands of years. The operation was considered a sacred one and the Aryan cultivator entered into the task with an exhileration of spirits which is probably foreign to the debt-laden, half-starved peasant of today. The hymn itself would find an echo in the heart of every cultivator even in this age of rationality and sophistication.

#### शुनं वाहाः शुनं नरः शुनं कृषतु लाङ्गलम् । शुनं वरत्रा वध्यन्तां शुनमधूरमुदिङ्गय ॥

Happily work our steers and men; may the plough furrow happily. Happily be the traces bound, happily may he ply the goad.\*

#### शुनासीराविमां वाचं जुपेथां यहि वि चक्रथुः पयः। तेनेमामुप सिञ्चतम्।

S'una and Sīra, welcome ye this laud, and with the milk which ye have made in heaven, Bedew ye both this earth of ours.

#### त्रवांची सुभगे भव सीते वन्दाप्रहे त्वा । यथा नः सुभगाससि यथा नः सुफलाससि ॥

<sup>\*</sup> The translation is by Griffith.

Auspicious Sītā, come thou near: we venerate and worship thee that thou mayst bless and prosper us and bring us fruits abundantly.

(Here Sita stands for furrow or husbandry personified and addressed as a deity).

#### इन्द्रः सीतां निःगृह्णातु तां पूषानु यच्छतु । सा नः पयस्वती दुहामुत्तरामुत्तरां समाम् ।

May Indra press the furrow down, may Pūshan guide its course aright.

May she, as rich in milk, be drained for us through each succeeding year.

## शुनं नः फाला वि कृषन्तु भूमि शुनं कीनाशा अभि यन्तु वाहैः। शुनं पर्जन्या मधुना पयाभिः शुनासीरा शुनमस्मासु धत्तम्॥

Happily let the shares turn up the plough-land, happily go the ploughers with the oxen.

With meath and milk Parjanya make us happy. Grant us prosperity S'una and Sīra.

The Vedic cultivator thus entered into his task with thankfulness and gladness of heart, the operation performed being in his eyes a sacred one, for the successful conclusion of which the blessings of his gods were necessary. The handling of the plough was not, thus, considered derogatory as it was regarded by the higher castes in later ages.

In the famous Rgvedic hymn known as the gambler's wail, (Rg. X. 34,13), the Rsi earnestly asks

us not to play with dice, but to cultivate the corn and enjoy the gain and deem that wealth sufficient:—

श्रत्तीर्मा दीव्यः कृषिभित्कृषस्य वित्ते रमस्य वहु मन्यमानः। because तत्र गावः कितव तत्र जाया तन्मे वि चप्टे सवितायमर्थः॥

There are thy cattle, there thy wife, O gambler, so this good Savitar himself hath told me.

Apart from these Süktas, agricultural similes are interspersed throughout the Rgveda, showing that agriculture and animal husbandry were important occupations, nay, apart from war and sacrificing, the only other important occupation of the Vedic householder. A few instances will suffice. In Bk. VIII, Hymn XXII, Asvins are said to have, with their plough, ploughed the first harvest of the sky:

दशस्यन्ता मनवे पूर्व्य दिवि ययं वृकेण कर्षथः।
In Bk. I, Hymu CXXIII, Pûshan is asked to bring the six seasons 'as one who ploughs with the steers brings corn.'

उते। स महामिन्दुभिः पडयुक्तां श्रनुसेषिश्रन् । गोभिर्यवं न चर्रुषत् । In Book I, Hymn CXVII, Aswins are said to plough and sow barley: यवं बुकेणाध्विना वपन्ता ।

It is needless to multiply instances. Suffice it to say that sowing and reaping are mentioned in Hymn 94, Book X, threshing is mentioned in Hymn 48 and winnowing in Hymn 27 of the same book, threshing and winnowing are mentioned in Book IV,

garnering in Book I, while barley or grain in general is mentioned in Book I.

In the Vājasaneyi Samhitā of the Yajurveda, similarly, we find processes of agriculture mentioned with appropriate Mantras.

सीरा युद्धन्ति कवयो युगा वितन्वते पृथक् । घीरा देवेषु सुम्नया॥
युनक्त सीरा वि युगा तनुष्वं कृते योनी वपतेह वीजम् ।
गिरा च श्रुष्टिः सभरा श्रसको नेदीय इत् स्एयः पक्तमेयात् ।
शुनं सुफाला विकृषन्तु भूमि शुनं कीनाशा श्रभियन्तु वाहैः ।
शुनासीरा हविषा ताशमाना सुपिष्पला श्रोषधीः कर्त्तनास्मे ।
(XII. 67—69)

computed by TETT

In the above कवयः are interpreted by उच्चट as कृषिकर्माभिज्ञाः or experts in Agriculture.

In the famous ব্ৰনন chapter of the same Samhitā, we find mention of various grains still largely grown in India:—

वीह्यश्च में यवाश्च में माषाश्च में तिलाश्च में मुद्राश्च में खल्वाश्च में प्रियङ्गमश्च में 5णवश्च में र्यामाकाश्च में नीवाराश्च में गोधूमाश्च में मसुराश्च में यहोन कल्पन्ताम्।

As may be expected, the Atharva Veda contains a number of references to the art of agriculture and animal-husbandry. Hymn 17 of Book III, which is a slight variation or adaptation of the Yajus Mantras, quoted above, is used for success in ploughing.

A few verses with Whitney's translation are reproduced below:

सीरा युक्षन्ति कवये। युगा वि तन्वते पृथक् । श्रीरा देवेषु सुम्नयौ । The poets (Agriculturists?) harness the ploughs, they extend severally the yokes—they the wise ones, with desire of favour toward the gods.

## युनक्त सीरा वि युगा तनात कृते ये।ने। वपतेह वीजम्। विराजः श्रुष्टिः सभरा असन्नो नेदीय इत् स्एयः पक्तमायवन् ॥

Harness ye the ploughs, extend the yokes; scatter the seed here in the prepared womb; may the bunch of Virāj be burdened for us; may the sickles draw in the ripe (grain) yet closer.

## लाङ्गलं पवीरवत् सुशीमं सामसत्सरः । उदिद् वपतु गामविं प्रस्थावद् रथवाहनं पीवरीं च प्रफर्व्यम्

Let the plough, lance-pointed, well-lying, with well-smoothed handle, turn-up (ud-vap) cow, sheep, an on-going chariot-frame and a plump wench.

Note—This apparently means that all the good things mentioned above come forth as the reward of successful agriculture.

#### इन्द्रः सीतां नि गृह्णातु तां पूषाभि रक्षतु । सा नः पयस्वती दुहामुत्तरामुत्तरां समाम् ॥

Let Indra hold down the furrow; let Pûshan defend it; let it, rich in milk, yield to us each further summer.

Hymn 11 of Book IV A. V. is in praise of the draft oxen. So impressed is the Rsi with the importance of these humble creatures, who are still the main props of agriculture in India, that he praises them as the

sustainers of the earth and sky. Let us hear the Rsi in his own words.

श्रनड्वान् दाधार पृथिवीमुत द्यामनड्वान् दाधारोर्वन्तरिक्षम् । अनड्वान् दाधार प्रदिशः षडुर्वीरनड्वान् विश्वं भुवनमा विवेश ॥ Whitney's translation :

The draft-ox sustains earth and sky; the draft-ox sustains the wide atmosphere; the draft-ox sustains the six wide directions; the draft-ox hath entered into all existence.

अनङ्वानिन्द्रः स पशुभ्यो वि चष्टे त्रयाञ्ज्ञको वि मिमीते श्रध्वनः। भूतं भविष्यद् भुवना दुहानः सर्वा देवानां चरित व्रतानि॥

The draft-ox is Indra; he looks out from the cattle; triple ways the mighty one measures out; yielding the past, the future, existing things, he goes upon all the courses of the gods.

## इन्द्रो जाते। मनुष्येष्वन्तर्धर्भस्तप्तश्चरित शेश्यचानः । सुप्रजाः सन्त्स उदारे न सर्धद् या नाश्चीयादनुहुहे। विजानन् ॥

Born an Indra among human beings; he, goes about shining brightly, a heated hot-drink, he, being one of good offspring, shall not go in mist, who understanding it, shall not partake of the draft-ox, And so on.

Hymn 21 of Bk. IV is again in praise of the kine, who formed the chief wealth of the Vedic house-holder. Here are some of the verses by the Vedic seer.

...ं श्रा गावे। श्रग्मत्रुत भद्रमकन्त्सीद्न्तु गेष्ठे रण्यन्त्वस्से । 🧺

The kine have come, and have done what is excellent; let them stay in the stall; let them take pleasure with us; may they be rich in progeny here, manyformed, milking for Indra many dawns.

्र इन्द्रो यज्वने गृणते च शिक्षत उपेद् ददाति न स्वं मुषायति । अयोभूयो रियमिदस्य वर्धयन्नभिन्ने खिल्ये नि दधाति देवसुम्॥

To the sacrificer and singer, the helpful one, Indra verily gives further, steals not what is his; increasing more and more the wealth of him, he sets the godly man in an undivided domain.

नता नशन्ति न द्भाति तस्करे। नासामामित्रो व्यथिरा द्धर्षति । देवांश्च याभिर्यंजते द्दाति च ज्योगित् ताभिः सचते गोपतिः सह ॥

They shall not be lost; no thief shall harm them; no hostile (person) shall dare attack their track With whom he both sacrifices to the gods and gives, long verily with them does the kine-god go in company.

न ता अर्वा रेणुककाटोश्नुते न संस्कृतत्रमुप यन्ति ता अभि । उद्यायमभयं तस्य ता अनु गावा मर्तस्य वि चरन्ति यज्वनः॥

No dust-raising horseman reaches them; not unto the slaughter-house do they go; these kine of that sacrificing mortal roam over wide-going fearlessness.

The regular sacrificer, therefore, kept a well-filled stall of cows, who were, under the laws of the Aryan

tribes, inviolable. In the inter-tribal warfare, which must have been of frequent occurrence in these far off days, the cows of the sacrificing Brahman were probably spared.

Agriculture had to depend upon irrigation in those days, as it has to depend even now. In fact, in a country like India, water-storage is and was absolutely necessary. The Vedas contain many references to irrigation wells, water for irrigation, irrigation of fields by means of canals, cultivators irrigating their fields and digging the canal for forward course. In the Atharva-Veda, we come across such references. In Stanza 7, Hymn 13 of Book III we have the practical part of the ceremony of cutting a water-channel. The canal has been cut and the water has to be admitted. The Rsi says:—

#### इदं व आयो हृद्यमयं वत्स ऋतावरीः। इहेत्थमेत शकरीर्यत्रेदं वेशयामि वः॥

Here, O ye waters, is your heart, Here is your calf, ye holy ones.

Flow here, just here, O mighty streams, whither I am leading you.

Pasturage is also a very important item of wealth among an agricultural people. Though allusions to it are but rare yet there are strong indications that great importance was attached to

tt by the Vedic Aryans, as their greatest wealth consisted of large herds of cattle. Hymn 19, Book IV of the Rgveda is a hymn addressed to the cows, who are asked not to go farther on their way. Agni and Soma are then invoked to make them return to the owner with the herdsman, who knows well their approach, their parting and home-return and who watches their approach and rest.

Enough has now been said to indicate that the Vedic Aryan was an enthusiastic agriculturist and cattle-owner, who 'milked' the earth for the sustenance of himself and his family and who rejoiced in the possession of large herds of cattle, which provided him with milk and its products, with which he propitiated his gods and manes. Indeed his view of a happy mundane existence, as summarised in the Vedic blessing, consisted of being endowed by the grace of the gods with

धनं धान्यं पशुं वहुपुत्रलाभं शतसंवत्सरं दीर्घमायुः wealth and corn and animals, many sons and a long life of a hundred years.

# AN ENQUIRY INTO THE NATURE OF SPEECH.

# वाक्तत्त्वविमर्शः।

# निबन्धकः--हाराण्चनद्रभट्टाचार्य्यः

(काशीस्थराजकीयसंस्छतमहाविद्यालयभूतपूर्वाध्यापकः कलकत्तास्थराजकीयसंस्छतमहाविद्यालयसास्प्रतिकाध्यापकश्च।)

भारतीयदार्शनिकविवुधेषु वैयाकरणाः प्रत्यभिक्षासिद्धान्तानुगा-मिनः शाक्ताश्च वाक्तस्वविचारणायां कृतप्रयत्नाः परिल्क्यन्ते। नचैतेषां सर्वत्र संप्रतिपत्तिरस्ति, कचिद्धिमतिरिष दृश्यमानाऽपह्नोतुं न शक्यते। तेषु तावत्सकलवैयाकरणवरेण्यस्य भगवता भर्तृहरेः सिद्धान्तः प्रथमता विशदीकृत्य दृश्यते:—

भर्त्तृहरिणा खलु वाक्यपदीये व्याकरणशास्त्रप्रशंसावसरे वाचस्त्रे-विध्ये स्वाभिमतिः सूचिताः—

> वैखर्या मध्यमायाश्च पश्यन्त्याश्चेतदद्भुतम् । श्रनेकतीर्थभेदायास्त्रय्या वाचः परं पदम् ॥ (१)

> > ( वाक्यपदीये ब्रह्मकाएडे १४४)

समुपलभ्यमाने (२) हरिय्रन्थे नाताऽधिकमेतद्विषये दृश्यते।

<sup>(</sup>१) एतद् = व्याकरणम् । अनेकतीथंति । श्चिष्टव्यक्तवर्णस्ता प्राप्तसाधुमावाऽ-पश्चष्टा दुन्दुभिवेणुवीणादिशव्दरूपा चेत्यथं इति लघुमञ्जूषायां स्फाटप्रस्तावे एतत्पद्यव्याख्यानम् । ''तत्र श्रोत्रविषया वैखरी । मध्यमा हृद्यदेशस्था पद्प्रत्यक्षा-चुपपत्त्या व्यवहारकारणम् । पद्मयन्ती तु लोकव्यवहारातीता ।" भाष्य-प्रदीपोद्दयोते १ आ० ।

<sup>(</sup>२) तथापि हरिबद्धेन सारेण ग्रन्थसेतुना। क्रममाणः क्षनैः पारं तस्य यास्यामि पङ्गवत्॥

परन्तु काश्मीरकशैवाचार्थ्याः प्रत्यभिज्ञागतमहागुरवः सेामानन्दना-थपादाः स्वरचितायां शिवदृष्टौ वैयाकरणमते।पन्यासावसरे पश्यन्त्या एव परावाग्रूपता वैयाकरणसिद्धान्तसम्मतेति प्रतिपादयामासुः:—

> "श्रथाऽस्माकं ज्ञानशक्तियां सदाशिवक्रपता। वैयाकरणसाधूनां पश्यन्ती सा परा स्थितिः॥ इत्याहुस्ते परं ब्रह्म यदनादि तथाऽक्षयम्। तद्क्षरं शब्दक्रपं सा पश्यन्ती परा हि वाक्॥" (शिवदधौ २।१-

(शिवद्वष्टौ २।१-२)

व्याख्याता चेयं द्वितीयकारिका श्रीमतेत्पलदेवेन वृत्तौ,— ''यदनादि श्रनन्तं च परं ब्रह्म चिद्रूपं तदक्षरं निर्विकारं शब्दरूपम् । सैव पश्यन्तीसंज्ञा परा वाक् ।'' इति

द्वितीयायामस्यां कारिकायाम्

"श्रनादिनिधनं ब्रह्म शब्दतत्त्वं यदक्षरम्। विवर्त्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगता यतः॥"

इति वाक्यपदीयब्रह्मकाराडस्था प्रथमा कारिकाऽर्थतः संगृहीता।
तथा च पश्यन्त्या ब्रह्मरूपता परावाक्स्वरूपता च भगवते। भर्चृहरेः
सम्मतेति शिवदृष्टिग्रन्थस्याशयः पर्यवसितः।

इति महाभाष्यप्रदीपोपक्षमे कैयटपद्यदर्शनेन भर्नुहरिनिर्मिता महाभाष्यटीका पूर्वमासीद्, यामवलम्ब्य कैयटेन भाष्यव्याख्याः विरचितेति प्रतीयते । सा च टीका वाक्यपदीयाद् भिन्ना खृष्टजन्मोत्तरविति द्वादशशतके पादत्रयावशेपैवासीदिति तदानीन्तनेन वर्द्धमानेन स्वोपञ्गणस्वमहोदधिव्याख्याने भर्नुहरिपरिचयार्थमभिहितेन

"भर्नुहरिर्वाक्यपदीयप्रकीर्णकयोः कर्त्ता महाभाष्यत्रिपाद्या व्याख्याता च" हत्यनेन वाक्येन निर्णीयते। अत्रोक्तं प्रकीर्णकं नाम वाक्यपदीयतृतीयकाण्ड-मधुनाऽपि सम्पूर्णं न मुद्दितम् । भर्नुहरिकृता महाभाष्यटीका कतिपयपत्रमात्रावद्येषा जम्मान्देशीयबर्छिन्नगरस्थे पुस्तकालये वर्त्तत इति डा० कीलहर्नेप्रकाशित-महाभाष्यद्वितीयभागभूमिकापर्यालोचनया ज्ञायते। श्रमुमेव वैयाकरणसिद्धान्तमाचार्थ्यक्षेमेन्द्रः प्रत्यसिज्ञाहृद्ये संक्षेपेण संगृहीतवान् ;—

"शब्दब्रह्ममयं पश्यन्तीक्षपमात्मतत्त्वमिति वैयाकरणाः" (१)। ( प्रत्यभिज्ञाहृद्ये - सु० १८ पृ०)

वाक्यपदीयब्रह्मकाराउटीकायां पुरायराजेन पूर्वोक्तस्य 'वैखर्थ्या मध्यमायाश्चेश्त्यादि (१४४) पद्यस्य व्याख्याने पश्यन्त्याः परमसूदमता प्रत्यपादि :—

"पश्यन्त्या रूपमनपभ्रंशसखङ्कीर्णं लोकव्यवहारातीतम् । तस्या पव वाचा व्याकरणेन साधुत्वज्ञानलभ्येन शब्दपूर्वेण यागेनाधिगम इत्येकेषामागमः ।"

तत्रैय १४ तम(२)श्लोकव्याख्याने पुग्यराजः पश्यन्त्यपेक्षया-ऽपि कांचित्परां प्रकृतिं न्यरूपयत् (३)।

यद्यपि भगवता भर्त्तृहरिणा पश्यन्त्यपेक्षया काचित्सूक्ष्मा वागवस्था नाभिद्विता तथापि भर्त्तृहरेरधस्तने काले वैयाकरण-सम्प्रदाये सिद्धान्तभेदः समजनीति पुण्यराजीयलेखद्वैविध्यद्शैनेना-सुमीयते। तत्र "एकेषामागम" इति पुण्यराजसन्दर्भस्य मुख्यानां

वाक्यपदीय-ब्रह्मकाण्डे १४ श्लोकः

(३) ''शब्दस्वरूपतत्त्वज्ञः क्रमसंहारेण योगं लभते; साधुप्रयोगाभिव्यक्त-धर्म्मविशेषो महान्तं शब्दात्मानमिसंभवं कैवल्यं प्राप्तोति, सोऽव्यतिकीणां वागवस्थां मध्यमाख्यामधिगम्य वाग्विकाराणां प्रकृतिं पश्यन्त्याख्यां प्रतिभाग्नुपति, तस्माच सत्तामात्रात्प्रतिभाख्याच्छब्दात्पूर्वयोगभावनाभ्यासात्प्रत्यस्तमितसर्वविका-रोह्नेलां परां प्रकृतिं प्रतिपद्यते।'' पुण्यराजकृता प्रकाशाख्यव्याख्या।

<sup>(</sup>१) इत्थं पश्यन्त्या एवैकस्या ब्रह्मत्वजीवत्वे वैयाकरणसम्मते इति प्रति-पादनेन जीवब्रह्मणोरभेदवादितया वैयाकरणानामद्वेतवादपश्चपातित्वं प्रकटीकृतमिति मन्तव्यम् ।

<sup>(</sup>२) तद्द्वारमपवर्गस्य वाङ्मलानां चिकित्सितम् । पवित्रं सर्वविद्यानामधिविद्यं प्रकाशते॥

सिद्धान्त इत्येवार्थः समुचितः; "एके मुख्यान्यकेवला" इति केषि (१) एकशब्दस्य मुख्यवाचित्वाभिधानात्, श्राचार्यसेमानन्द्पादैः क्षेमेन्द्रेण च वैयाकरणसमये पश्यन्त्या एव ब्रह्मक्रपतेति प्रतिपादनाद्भर्त्तृहरेवैयाकरणपरमाचार्यस्य सिद्धान्तस्यैव तैः संब्रहोचित्यात्। इत्थं च सेमानन्द्पादैः क्षेमेन्द्रेण च भर्त्तृहरि-मतमेव संगृह्य प्रादर्शीति स्पष्टं सुधियाम्।

महाभाष्ये तु नैतद्विषये किश्चिद्पि सुस्पष्टं निरूपितं लभ्यते।
भाष्यप्रन्थस्य शब्दानुशासनत्वेन शब्दसाधुत्वप्रदर्शनायैव तन्न
विशेषतः श्रमे विहितः, दार्शनिकविषयास्तत्र प्रसङ्गागता एव विचारिताः, न च तत्र स्वातन्त्र्येण दार्शनिकविषयेषु विचारणा प्रवर्त्तिता।
तस्माद् महाभाष्यकाराणां वाक्तन्वविषयेऽभिप्रायः कीदृश त्रासीदिति
निश्चेतुं न शक्यते।

प्रत्यभिज्ञामतानुयायिनः काश्मीरकशैवाचार्थ्याः परापश्यन्त्योन् नैकत्वमभ्युपगच्छन्ति । यद्यपि तेषां सिद्धान्ते वैखरीपर्ध्यन्तास्वव-स्थासु सर्वत्र परा वागनुस्ता वर्त्तते, तथापि तास्ववस्थासु परा वागिति व्यपदेशास्पदता नाङ्गीकियते, किन्तु पश्यन्तीप्रभृतिसंज्ञान्तरै-रेव तत्र व्यवहारः । पतेषां समये प्रकाशात्मनः परमशिवस्यानुप्रह-मयी विमर्शशिकरेव परा वाक्, सैव च तस्य जगद्रपेश प्रोन्मिमोल-विषावस्था (२), शक्तिशक्तिमते।रभेदेन (३) सा परा शक्तिः परम-

<sup>(</sup>१) अमरकोष-नानार्थवर्गे १६ श्लोकः।

<sup>(</sup>२) आचार्यश्रीमद्भिनवगुसङ्कता परात्रिशिका-प्रथमद्वितीयश्लोकव्याख्याः राजानकानन्द्विरचित्रविवरणोपेतपर्त्रिशतत्त्वसन्दोहप्रथमश्लोकः; क्षेमराजप्रणीता पराप्रवेशिका ।

<sup>(</sup>३) शक्तिश्च शक्तिमद्रूपाद् न्यतिरेकं न वाञ्छति । तादात्म्यमनयोर्नित्यं वह्निदाहिकयोरिव ॥ अभिनवगुष्ठनिर्म्मितबोघपञ्चदशिका ३।

शिवात्परमेशितुर्वस्तुते। न भिद्यते ; परमेश्वरस्येच्छाशिकरेवेयं ज्ञानशिक रूपतामापद्य पश्चात्कियाशिक रूपतां भजते । तत्र पश्यन्ती ज्ञानशिक रूपतामापद्य पश्चात्कियाशिक रूपतां भजते । तत्र पश्यन्ती ज्ञानशिक मयी, मध्यमा तु कियाशिक मयीति निक्षितं श्रीमदिश्चनव-गुमेन परात्रिशिकाविवृतौ (१) । पश्यन्त्यवस्थायां वाच्यवाचकयो-भेदा न भासते, श्रिप तु तये। रभेद एव प्रथते, मध्यमावस्थायां भासमाने। प्रप्रायस्थायां सहकृत्येवाभेदं प्रतीतिपथमिथरोहतीति न तत्र भेदस्य इसुटतयाऽवभासः, "वैखरी तदुभयभेदस्कुटतामय्येव" (२) इति तासां परस्परं विशेषोऽपि तत्र प्रपश्चितः ।

दृश्यते चात्र विषये महार्थमञ्जरीयणेतुर्महेश्वरानन्दस्य विमतिः।

श्वभिनवगुत्तपद्वीयस्थितेनापि तेन वैखरी मध्यमा पश्यन्ती स्हमा
चेति वाचश्चतस्रो भिदाः प्रथमतः प्रदृशिताः (३)। तन्मते कियाशक्तिस्पा वैखरी, मध्यमा बान्नाकिस्पा, पश्यन्ती तावदिच्छाशकिमयी, स्दमा च सर्वासामासां वाचामेकी भावस्या विलक्षणावस्था।

परा पुनर्वाक् परमेशितुः स्वरूप प्रवान्तर्निविद्या। उक्तं तदेतत्तेन

महार्थमञ्जरीविवर्णे परिमले—

परा अगवती संवित्प्रसरन्ती स्वरूपतः । परेच्छाशक्तिरित्युक्ता भैरवस्थाविभेदिनी ॥ अभिनवगुप्तकृता परात्रिशिका-च्याख्या २ व्लोकः ६४ पृ० ।

- (१) पश्यन्त्यां यत्र भेदांशस्यासूत्रणम्, यत्र च मध्यमायां भेदावभासः, तत्र उभयत्र ज्ञानक्रियाशक्तिमये रूपे—१ २लो०६ ए०।
- ... (२) परात्रिशिकाच्याख्या ५ ए० ।
  - (३) वेहरिआ णाम किआ णाणमई होई मज्झमा वाका।

    इच्छा दक्खन्ती सण्णा सम्त्राण समस्सा वृत्ती ॥—महार्थमञ्जरी ५० व्लो।
    वैखरिका नाम किया ज्ञानमयी भवति मध्यमा वाक्।

    इच्छा पुनः पश्यन्ती सूक्ष्मा सर्वांसां समरसा वृत्तिः॥ इति संस्कृतम्।

'वाक्तरवं तावत्क्रमात्स्क्ष्मा पश्यन्ती मध्यमा वैखरीति चतुर्घा भिद्यते ।

तत्र वैखरीति प्रसिद्धा वाक् तास्वादिकरणव्यापारे।पाक्रढ-स्फुरणतया कियाशिकिरित्यध्यवसीयते । मध्यमा च बुद्धिवृत्ति-मात्रप्रवर्त्यमानत्वाज् ज्ञानशक्तिः । पश्यन्ती पुनरिच्छा बिहः-प्रसरणाभ्युपगमक्रपत्वात्तस्याः । यतः परा वाक् पश्यतीति पश्य-न्त्या ब्युत्पत्तिः । सूदमा तु शिखरङ्गण्डरसन्यायादुक्तव।क्त्रय-शवलीभावस्वभावा प्रत्यक्द्रष्टुः परमेश्वरस्योद्योगलक्षणा वृत्तिरित्या-ख्यायते । परा वाक् पुनस्तस्यैव परमेश्वरस्य स्वक्रपमनुप्रविशन्ती परिस्फुरित । इति

योगिनीहृद्ये पुनरेतासां पराप्रभृतीनां स्वरूपाणि प्रायेणानयैव दिशा निद्शितानि ।

श्रात्मनः स्कुरणं पश्येद् यदा सा परमा कला।
श्रम्विकारूपमापन्ना परा वाक् समुदीरिता॥
बीजभावस्थितं विश्वं स्कुटीकर्त्तुं यदोन्मुखी।
वामा विश्वस्य वमनादङ्कुराकारतां गता॥
इच्छाशक्तिस्तथा सेयं पश्यन्तीवपुषा स्थिता।
ज्ञानशक्तिस्तथा ज्येष्ठा मध्यमा वागुदीरिता॥

\* \* \* \*

क्रियाशक्तिस्तु राद्गीयं वैखरी विश्वविश्रहा॥ (यागिनीहृद्ये १।३६—३८,४०)

संक्षेपतस्तावदस्यायमभिप्रायः पर्य्यवस्यतिः—

परमशिवरूपस्यात्मना विमर्शशक्तिरेवावस्थाविशेषमापन्ना परा वागिति व्यपदेशं लभते। सैव यदा परमशिवे सूदमावस्थयाऽ वस्थितं जगद्भिव्यक्षितुमुपक्रमते तदा वामेत्युच्यते। इच्छाशक्तिश्च 17 पश्यन्ती, ज्ञानशक्तिर्भध्यमा, क्रियाशक्तिः पुनर्वाग्रूपप्रपञ्चमयवैख-रीक्रपा, इति ।

योगिनीहृद्यदीपिकायाममृतानन्दनाधेन परस्या वाचस्तस्यं पूर्वदर्शितस्य "आत्मनः स्कुरणं पश्येदि"त्यादिन्छोकस्य व्याख्याने प्रपश्चितम्ः—

"सा परमा = सर्ववर्णाशभूतविभर्शक्षपा, कला = विमर्शशक्तिः, आत्मनः परमशिवस्य, स्पुरणं = पश्यत्यादिकमेण वैखरीपर्थ्यन्तं विमर्शनं, पश्येद् = द्रष्टुमिच्छेत्, तदा परमशान्तात्मिका भूत्वा अस्विकाक्षपमापन्ना प्रकाशांशमात्राया अस्विकायाः सामरस्यमापन्ना परा वाक् समुदीरिता"—इति

शाक्तदार्शनिकमुख्या लोकोत्तरयोः प्रतिभाषाणिडत्ययोविश्राम-धाम भास्करराया निजनिर्मितायां गुप्तवतीनामिकायां सप्तशती-दीकायामुपक्रमे पश्यन्ती-मध्यमा-वैखरीणां समष्टिक्षण परा वागिति प्रत्यपाद्यत्। स एव लितासहस्रानामभाष्ये साभाग्यभास्कराभिष्ठे

> परा प्रत्यक् चिती रूपा पश्यन्ती परदेवता। मध्यमा वैखरी रूपा भक्तमानसह सिका॥

इति १३२ तमस्रोकविवरणे परा-पश्यन्ती-मध्यमा-वैखरीणां स्व-कपाणि पुनरित्थं न्यकपयत्—

सर्वेषां प्राणिनां कम्माणि यस्मिन् काले भागीत्पादाय न कल्पन्ते,
ताद्वराः कालः प्रलयकालः। तत्र प्रयोजनाभावेन जगत्परमेश्वरे
विलीनं तिष्ठति। ततस्तेषु कम्मसु कालवशेन फलोत्पादोन्मुखतामुपगतेषु प्राणिनां भागाय सृष्टिः प्रवर्त्तते। तत्र फलप्रदानान्मुखप्राणिकम्माकारपरिणतमायाविशिष्टं ब्रह्माव्यक्तपद्वाच्यम्। तदेव
कारणविन्दुरित्युच्यते। तस्मात्कारणविन्देशः शब्दब्रह्म संजायते।
तदुक्तमागमे—

विन्दोस्तस्मादु भिद्यमानाद्व्यकात्मा रवाऽभवत्। । स् रवः श्रुतिसम्पन्नैः शब्दब्रह्मेति गीयते ॥ (१) इति।

कारणविन्देरित्र सिद्धान्ते व्यापकताङ्गीकारात्कारणविन्दुना तादात्स्यापचं शब्दब्रह्मापि व्यापकमङ्गीकियते। तच्च सर्वगं शब्द-ब्रह्म यदा सृलाधारे (२) वक्तृप्रेरितेन वायुनाभिव्यज्यते तदा परा वागित्याख्यां लभते; तेनैवार्द्धमाकमता वायुना नाभिदेशेऽभिव्यज्य-मानमेतदेव शब्दब्रह्म पश्यन्तीति व्यपदेशं भजते। पश्यन्त्याः खल्वागमशास्त्रे उत्तीर्णेति संज्ञान्तरमुपवर्णितम् (३)। तदेव हृदयेऽ-भिव्यक्तं मध्यमाशब्दप्रतिपाद्यं भवति। कगुठदेशेऽभिव्यकौ तस्यैव शब्दब्रह्मणे। वैखरीसंज्ञा (४)। अत प्रवाक्तमागमविद्धः—

> परा वाङ् मूलचक्रस्था पश्यन्ती नाभिसंस्थिता । हृदिस्था मध्यमा ज्ञेया वैखरी कएठदेशगा ॥ इति ( ५ )।

(२) देहस्य मध्यमो भागो म्लाधार इतीर्यते । गुदात्तु द्वयङ्गुलादूद्वं मेढात्तु द्वयङ्गुलाद्धः ॥ त्रिकोणोऽर्धमुखायस्य कन्यकायोनिसन्निमः ।

मानसोल्लासे ४।१२-१३।

- (३) "अस्या एवोत्तीर्णेत्यिप संज्ञा । उक्तं च सौभाग्यसुधोदये;—पश्यित सर्वे स्वात्मिन करणानां सरणिमपि यदुत्तीर्णा । तेनेयं पश्यन्तीत्युत्तीर्णेत्यप्युदीर्य्यते माता ॥" सौभाग्यभास्करे १३२ ।
- (४) अत्र सौभाग्यभास्करस्याज्ञय एवोपवर्णितः, ग्रन्थानुपूर्वी तु न दर्शिता विस्तरभयात्।
  - (५) अर्थं श्लोकः परमलघुमञ्जूषायां स्फोटनिरूपण उद्धतः ।

<sup>(</sup>१) इदं पुराणवाक्यमित्युक्तं वैयाकरणभूषणसारदर्पणे स्फोटप्रस्तावे ६८ तम-क्लोकविवृतो ; पाठान्तरं चास्य द्वितीयार्द्धे 'स रव' इत्यत्र 'स एव' इति लघु-मञ्जूषादो ।

इदं च शाक्तमतं पूर्वदर्शितसकलमतापेक्षया विलक्षणमिति सुधियामतिरे।हिततया नात्रे।पपादनमपेक्षते ।

नव्यवैयाकरण्धुरीणा नागेशमहाशयो छघुमञ्जूषायां स्काटप्रस्तावे शाक्तसिद्धान्तिममीषद्न्यथाकारं वैयाकरण्सिद्धान्तीकृत्य प्रत्यति-ष्टिपत् । सत्यपि वाक्यपदीयप्रन्थे महति पाण्डित्ये नागेशमहा-शयस्य भक्तृहरिसिद्धान्तानादरेण शाक्तमतपक्षपातः किनिवन्धन इति विमृशन्तु विद्वांसः ।

#### DEITIES AND OBJECTS OF OFFERINGS IN THE STAUTA SACRIFICES

According to the school of Katyayana.

By

#### Pt. BHAGAVAT PRASAD MISHRA

Professor, Sanskrit College, Benares.

श्रिथातः कात्यायनश्रौतसूत्रानुसारेण ककंभाष्यदेवयाहिक-पद्धत्याचनुसारेण तद्गुयायिशाचीनसम्प्रदायानुसारेण च तत्तत्क-र्मणां देवतानामानि तत्तद्देवतानां समष्टिक्रपेण व्यष्टिक्रपेण वा संज्ञाविशेषान् देवतोद्देशेन दीयमानद्रव्याणि च पुरस्कृत्य सारणी-क्रपेण तेषां सङ्ग्रहः प्रदृश्यते । सोऽयमस्मत्प्रेरणया संपादिते। देवतानामादिनिद्शीकः संग्रहः वैदिकवाङ्मयनिरतानां विदुषां सन्तोषाय उपकारायांच भविष्यतीत्याशास्महे ।

श्रीमङ्गलदेवशास्त्री]

श्रीतदेवतास्तत्संज्ञा हवींपि च । कात्यायनश्रीतस्त्रानुसारेण ।

दर्शपूर्णमासयाः

देवताविशे-देवता पसंज्ञा<sup>१</sup>कर्म-नामानि विशेषसंज्ञा

द्रव्यम्

विशेषवक्तव्यम्

वा

त्रितः द्वितः पात्रीनिर्णेजनम-

श्राप्तयाः ङ्गुलिप्रग्रेजनं च

पकतः

भूपतिः

भुवनपतिः परिधयः स्कन्नहविः

भूतानांपतिः

१. प्रधानत्वेनानिर्दिष्टा देवता 'अङ्गदेवताः' इति संज्ञ्या व्यवह्नियन्ते याज्ञिकैः ।

| 10,12,22                             |                       | as, act Diavi         | ana otacics         | -     | [ , or.           |
|--------------------------------------|-----------------------|-----------------------|---------------------|-------|-------------------|
| प्रजापतिः<br>इन्द्रः                 | आघारी                 | आज्यम्                | CAPS SIN<br>Contons | 11000 |                   |
| समित्<br>(तनूनपात्<br>(नराशंसो<br>वा | प्रयाजाः              | श्राज्यम् .           | TAVA A BE           |       |                   |
| इट्<br>वर्हिः                        |                       |                       |                     | SE SE |                   |
| स्वाहाकारः                           |                       |                       |                     | 1971  |                   |
| श्रद्धिः                             | आज्य-                 | श्राज्यम्             |                     |       |                   |
| सामः                                 | भागा                  |                       |                     | 2 ,50 | Part Part         |
| श्रग्निः                             |                       | अष्टाकपालः (          | युरो- अष्टाकपा      | लापध  | ानचित्र <b>म्</b> |
|                                      |                       | डाशः                  |                     |       |                   |
| Mouse (                              | - Service             |                       | -                   | DA .  | 4                 |
|                                      |                       |                       | 9                   | 8     | 8                 |
|                                      |                       |                       |                     | 2     | 1                 |
| अय्रोषे।मैा                          | प्र० दे०<br>(पाणमासे) | त्राज्यम्             | श्रत्रे।पांशुर      |       | ymá               |
| अग्रीषामा                            |                       |                       |                     | गलाप  | धानचित्रम्        |
| अश्वामा ।                            |                       | पकादशकपार<br>पुरोडाशः | (1)                 |       |                   |
|                                      |                       | 3/19/41               | 88                  | 3     | 9                 |
|                                      |                       |                       | १०                  | १     | 8                 |
|                                      |                       |                       | 3                   | 2     | 0                 |
|                                      |                       |                       |                     |       |                   |

अग्रिः

श्रष्टाकपालः पुराडाशः

विष्णुः

प्रधान- आज्यम्

देवताः

इन्द्राञ्ची

(द्शंत्रस

न्नयतः ) द्वादशकपालः

पुराडाशः

अत्रे।पांश्यागः । अत्र विष्णुः असीयामा वा विकल्पेन देवते स्तः हादशकपालापधानचित्रम

| 123 | .3 | 1  |
|-----|----|----|
| 28  | 2  | 8. |
| 90  | 2  | 0  |
| 1   |    |    |

श्रक्षिः अझीषामा | इन्द्रः | महेन्द्रो | वा प्रधान- श्रष्टाकपालः पुरा- दशें धिर्द्धिविधा सान्नायवती देवताः डाशः असान्नायवती च । तत्र (दशें आज्यम् सामयाजिना नियमेन सा-सन्न- सान्नाय्यम् यतः) (दिश्चिपयसी)

असान्नायवती च। तत्र सेामयाजिने नियमेन सा-न्नायवती। त्रसेामयाजि-नस्तु विकरपेन। दर्शपूर्णमासेष्टिरियं नित्या काम्या च। तत्र नित्या याव-जीवं त्रिंशद्वर्षाणि वा भव-ति। काम्या तु सकृत्। श्रन्वाहार्योऽस्या दक्षिणा। अध्वर्युर्वह्मा होता श्रामीध-श्रेति चत्वार श्रात्विजः।

fact en efficie : vis

श्रद्धिः

स्विष्टकृत् सर्वहविः।

देवं वहिः अनुयाजाः देवे। श्रक्षिः-स्विष्टकृत देवाः आज्यम् संस्रव- हविलेंपाः सामः त्वष्टा देवानां-पत्न्यः संयाजाः अग्निगृह-पतिः अग्निः सं-वेशपतिः संवेशा-सरस्वती-यशा-भगिनी अग्निः पिष्टलेप-होमः समिष्ट-वातः यजुः विज्यं नभः वर्हिहोमः वर्हिः

जातवेदाः नैमित्तिक- यजमानभागः

होमः

जातवेदाः कर्मापवर्ग- श्राज्यम् समिद्धोमः यजमानभागहोमे।ऽयं प्रोषि-

त यजमान भवात।
अत्र ब्रह्मकर्तृकम् आहवनीये
सिमदाधानम्, आहवनीये।
पस्थानम्, आहवनीये सक्द्गृहीतहामः, इतिपक्षत्रयं
वर्तते। तत्र हामपक्षे अयं

यागः।

हुतिशष्टं हिविः ऋत्विग्भ्य इव यजमानायापि भक्ष-णार्थं दीयते । सेाऽयं भागाः

यजमानभागः।

—;o;—

# <u> पिग्डिपतृयज्ञस्य</u>

श्रक्षिः क-व्यवाहनः

स्रोमः पि-

तृमान्.

यजमान-

ेपिता यजमान-

पितामहः

यजमान-प्रपितामहः ईषत्स्वित्रचरः

97

चरुपिएडाः

अयं हि पिगडपितृयक्को दर्शाक्तम् । यजमान एव कर्तेति दक्षि-णाभावः । स्मार्ताग्निमते।ऽप्ययं भवति ।

-:0:-

#### दाचायग्यग्रहस्य

अग्रीषे।मैा (पाएमा स्याम् ) श्रक्षिः (प्रतिपदि) पकादशकपालः पुराडाशः

दाक्षायणयज्ञ इति दर्श-पार्णमासयारेव गाएं नाम न कर्मान्तरम् । प्रकृतेष्टिवत्

पै।एँमासे अप्राकपालः प्रधानदे० पुरोडाशः

चत्वार ऋत्विजः। दाक्षायगं = शतरक्तिकापरिमितं स्वन-र्णमस्य दक्षिणा । संवत्सरं, पञ्चदशवर्षं यावहानुष्ठा-

नमस्य भवति।

इन्द्रः (महेन्द्रो वा) दधि

अत्र देवयाज्ञिकमते आग्नेयः पुरोडाशः, पेन्द्रं दधि, पेन्द्रं

पय इति हविस्रयम्।

इन्द्रामी (श्रमावा-स्यायाम्) अग्निः (प्रतिपदि)

श्रष्टाकपालः

द्वादशकपालः पुराडाशः

पुराडाशः

पञ्चदशवर्षाएयेव यावज्जीवं वास्यानुष्ठानम्।

मित्रावरुए वाजिनः

श्रमावा-स्यायां प्रधानदे०

पयस्या वाजिनम्

तमे पयसि द्भाः प्रक्षेपे कठि-नभागः पयस्या उदक्रभागा वाजिनम्।

दिशः प्रदिशः आदिशः विदिशः उदिशः दिशः

### श्रन्वारम्भगाियेष्टेः

अञ्चा विष्णु

परोडाशः

द्वादशकपाल: प्ररोडाशः

पकादशकपालः इयं हि दर्शपौर्णमासयाः (श्रन्येषां कतिपयानां यागा-नां च) श्रारम्भे भवति। पष्टौही = पृष्ठेन वृषभं वाढं समर्था या गाः सा, मिथुनौ वा गावौ श्रस्या दक्षिणा।

श्रन्यत्सर्वं प्रकृतिवत् ।

पकादशकपालः प्रोडाशः

इयं हि वैसृधेष्टिः पौर्णमा-सेष्ट्यनन्तरं व्यवस्थित-विकल्पेन भवति। यदि ब्रादौ आरभ्यते तदा याव-जीवं प्रकृतिवत् भवति । ना चेत्कदापि न भवति।

:0:-

त्रादित्येष्टेः

इयमपि दशैंष्ट्यनन्तरमादि-विकल्पेन भवति प्रकृतिवत् ।

त्राययगोष्टेः ( नवानेष्टेः )

द्वादशकपालः प्रोडाशः

अयं हि चहः यवकाले न-वानां पुराणानां वा यवानां, वीहिकाले नवानां पुराणानां वा बीहीणां पयसि उदके

वा श्रप्यते।

धावा-प्रधाव प्रकारणालः पुरो-प्रधाव डाहाः, श्राज्यं वा।

observation (result relation to the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s Constitution bes July Des Care Charles Trees

assign effort of the · Miles States

no de Team Isla i dei tungan

· / Company of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the

Consider Spirit Street

er frame was a bio

in The State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of the State of th

Section 1 April 19

14.22



इयमिष्टिर्नित्या । यजमा-नस्य गोष्ठे जातानां यः प्रथमजा गौः (वत्सः) सो-ऽस्या इष्टेर्दक्षिणा ।

पता आत्रयणाद्या विकृत-ये। दर्शपूर्णमासेष्ट्यनन्तर-मेव भवन्ति, न ततः पूर्वम् ।

तत्र कृताधानस्य सूतकशु-क्रास्तादिवशेनानिष्टदर्शपूर्ण-मासस्य यजमानस्य श्राप्र-यणकाले आगते कालाति-कमे जायमाने आत्रयण-काल पव दक्षिणायौ नवान्नेन चातुष्प्राश्यं पक्त्वा ब्राह्म-णान् भाजयेत् यथाशक्ति दक्षिणां च दद्यात्। अने-नैव श्राप्रयणसिद्धिः।

LONG CO. STORY THE

in runfin mercus

. Stellar tropic

-1204 1001100 5-120 120

THE STREET ST

दर्शपूर्णमासोत्सर्गानन्तरं केवलाग्निहात्रहामिनो यज-मानस्य नवान्नेन सायं प्रातर्ग्निहोत्रहोमो भवति। प्रथवा पूर्वदिनेऽग्निहोत्रीं गां नवात्रं खाद्यित्वा तस्या गोः पयसा सायंप्रातरिन्न-होत्रहोमो भवति। तेनैवा-स्य श्राग्रयणसिद्धिः।

गवामयनादिमध्ये श्राप्र-द्वियणकाले श्रायाते नवान्ना-शिताया गोः पयसा दीक्षि-तवतेनैवाग्रयणसिद्धः ।

संवत्सरोपसत्कादौ यहे उपसत्स्वाग्रयणकाले श्रागते नवान्नेन रैाहिणपुराडाशा भवन्ति। तेनैव श्राग्रयण-सिद्धिः।

संवत्सरस्रत्याके यागे आ-श्रयणकालप्राप्ती नवान्नेन सवनीयाः पुराडाशा भव-ित्ति । तेनैवाश्रयणसिद्धिः ।

### श्यामाकेष्टे:

(श्यामाकाष्रयणस्य)

अथवा

( आरएयाग्रयणस्य )

सोमः प्रधान० श्यामाकानां

अत्र सर्वे प्रकृतिवद्भ-

चरुः

वति । दक्षिणायां तु "(१)
पुनः संस्कृतः = ये। रथे।
भग्नः सन् सज्जीकृतः, (२)
चौमं वासः, (३) मधुपकी
(दिधमधुघृतानि) वा, (४)
यजमानेन वर्षासु परिहितं
यहासस्तद्वा दिषणा" एते
विकल्पाः । इयमिष्टिः
वर्षासु शरदि वा सुमुहूते
भवति ।

-:0:-

## वैगावेष्टः

से।मः प्रधान० घेणुयवानां चरुः श्रत्र सर्वे श्यामाकाग्रयण-वत् । इदमिष्टिद्वयं वान-प्रस्थस्याहिताग्नेर्भवति ।

( to be continued )

## A COMPARISON OF THE RGVEDA-PRATIS'A-KHYA WITH THE PAŅINĪAN GRAMMAR

Ву

. Mark was a first the w

DR. M. D. SHASTRI

The question of the relation of the Pāṇinian grammar with the different Prātiśākhyas has not yet been finally settled. The method so far followed for determining this question has been mostly confined to the examination of only superficial points of similarity or dissimilarity between the same. No thorough and detailed examination of the methods of treatment of the common problems of these works has yet been attempted. This comparison, which is a preliminary to that sort of examination, is especially important for showing the relation of Rk-Prātiśākhya with the Pāṇinian grammar as well as for tracing the development of the Pāṇinian grammar itself. I intend to explain the implications of this comparison later on.

#### Abbrevations:

श्चि प्रा० = श्वान्वद्मातिशाख्यम् ; पा॰ = पाणिनीयाष्टाध्यायी ; वा॰ = वार्त्तिकपाठः On पा०; प० = परिभाषापाठः; मि॰ = महा-भाष्यम् ; सि॰ = सिद्धान्तकौमुदी ; पद० = पदमक्षरी.

Rgveda-Prātiśākhya

Paninian Grammar.

ऋ ०प्रा०१।१(समानाक्षराणि)

श्रक् प्रत्याहारः

,, १।२ (सन्ध्यज्ञराणि)

पच् ,

ऋ ०प्रा०१।३ (स्वराः) श्रच् प्रत्याहारः श्रप्तुतवदुपस्थिते। ई३ चाक-11 . 518 वर्मग्रस्य। (पा० ६।१।१२६-१३०) शह (व्यञ्जनानि) हल् प्रत्याहारः १।७ (स्पर्शाः) ञय् Cp. श्रखुदित्सवर्णस्य चाप्रत्ययः ( अहाराइ वाम ) १।६ (ग्रन्तःस्थाः) यण् प्रत्याहारः शह० ( ऊष्माणः ) Cp. also शल " शर्षु जश्भावषत्वे ( वाo on हयवरट् ) भलां जशाउन्ते (पा० =।२।३६) वावसाने (पा० माधापह) ऊकालोऽज् हस्वदीर्घण्खतः १1१७-१= (पा० शशाय) संयोगे गुरु। दीघँ च। शार०-दश (पा० शक्षाश्रश-१२) ऊकालाऽज् हस्वदीर्घं खुतः शायक, यह-इ० (पा० शशास्त्र) Cp.विचार्यमाणानाम् । उपरि स्विदा-सीदिति च। (पा० =।२।६७,१०२) हलाऽनन्तराः संयागः(पा०१।१।७) Cp. पूर्व ह्यपवादा अभिनिविशन्ते पश्चादुत्सर्गाः । प्रकल्प्य चापवाद-विषयं तत उत्सर्गोऽभिनिविशते। ( To 22-23 )

| ऋ० प्रा० | रात्रह :      | Cp.वाधकान्येव।निपातनानि(प० ११८)      |
|----------|---------------|--------------------------------------|
| 70       | <b>११५५</b>   | त्रसुदित् सवर्णस्य चाप्रत्ययः        |
|          | 1-82 18.012   | ( पा० १।१।६६ )                       |
| (4)      | शपद           | स्थानेऽन्तरतमः ( पा० १।१।५० )        |
| 11       | शह०           | Cp. संहितायाम् ( पा॰ ६।३।११४)        |
| 99       | शहर           | Ср. प्रत्ययलापे प्रत्ययलत्त्रण्म्    |
|          |               | ( पा० १।१।६२ )।                      |
|          | 中,一个一种        | सुप्तिङन्तं पदम् ( पा० १।४।१४ )      |
| 99       | १।६३-६४       | श्रणेाऽप्रगृह्यस्यानुनासिकः          |
|          | STROTE LIE IN | ( पा॰ =।शर्भः )                      |
| 97       | १।६५-६६       | Cp. इरकाः (पा० =।३।५७)               |
| 59       | शह्य "        | संबुद्धौ शाकल्यस्येतावनार्षे         |
|          | STIFF OF S    | ( पा० १।१।१६ )                       |
| 55       | शह्ड          | निपात पकाजनाङ्ख्पा० १।१।१४)          |
| .,,      | १।७०          | Cp. स्रोत् (पा० १।१।१५)              |
| ,,       | १।७१          | ईदूदेद् द्विवचनं प्रगृह्यम्          |
|          | Servent 11    | (पा० १।१।११)                         |
| ***      | १।७२          | ईदूती च सप्तम्यर्थे(पा० १।१।१६)      |
| 1        | ्र।७३-७४      | हो। श्रद्से। मात्।                   |
|          | furnieri.     | ( पा० १।१।१३,१२ )                    |
| 33 4     | शिख्य         | उञः । उँ । (पा० १।१।१७-१≍ )          |
| de corre | Cartes        |                                      |
| 100      | राव           | परः संनिकषेः संहिता                  |
|          |               | ( ३०१।४।१० ( ३०१।४)                  |
| Phon     | રાપૂ          | Cp. पूर्वत्रासिद्धम् (पा० = 1२।१)    |
| 19       | રાક્          | Cp. आद्यन्तव्रदेकस्मिन् (पा० १।१।२१) |
| " 3      | 19            |                                      |

| अह० आ०   | ₹15,22.22      |     | एत्त्रदोः सुलोपोऽकोरनञ्समासे             |
|----------|----------------|-----|------------------------------------------|
|          |                |     | हिता। स्यश्छन्दसि बहुतम्।                |
|          |                |     | ( पा० ६।१।१३२-१३३ )                      |
| "        | २११०           |     | झलां जहोाडन्ते (पा० माराइह)              |
|          | २।१५           |     | एकः पूर्वपरयोः। अकः सवर्णे               |
|          |                |     | दीर्घः । ( पा० ६।१। म्४, १०१ )           |
| 97       | २:१६-१७        |     | त्राहु गुगः ( पा० ६।२।=७ )               |
|          | २।१=-१६        |     | वृद्धिरेचि (पा० ६।१।==)                  |
| 99       | सारश           |     | इका यणचि (पा० ६।१।७७)                    |
| ,,       | रारध,र७        |     | ससजुवो रुः ( पा० द।२।६६ ),               |
|          |                |     | स्रोभगोत्रघोत्रपूर्वस्य ये।ऽशि।          |
| Total    | unit ente la   |     | लोपः शाकल्यस्य ।                         |
|          | CHILD OF S     |     | ( या० माइ।१७, १६ )                       |
| 10 110   | 2194,9=,38     |     | एचेाऽयवायावः (पा० ६।१।७८)।               |
|          | 1317 4 of 1 7  |     | लोपः शाकल्यस्य (पा० =।३।१६)              |
| "        | २।३२           | Cp. | ऋत्यकः (पा० ६।१।१२=)                     |
|          |                | Cp. | प्रकृत्यान्तःपाद्मब्यपरे                 |
| 27.313   |                |     | ( पा० हार्।र्रंप ) ।                     |
|          | 10 m 15 pr     | 5   | (ससजुषा रः (पा० मारा६६)।                 |
| (3       | taliff on )    |     | श्रतो रारप्लुतादप्लुते                   |
| ( -) -   | sister, e.     | 525 | ( पा० ६।१।११३ )<br>आद् गुण: (पा० ६।१।=७) |
|          | 2130           |     | पङः, पदान्तादति (पा० ६।१।१०६)            |
|          | 5  <b>3</b> 8  |     | श्रव्यपरे in प्रकृत्यान्तःपाद्मव्य-      |
| ¥ 305    | राइप           |     |                                          |
| ( 4.5)   | Per J. PRESIDE |     | परे । and अन्याद्वद्याद्वकमु-            |
| NIGHT IN | e sufficient   |     | (व्यतायमवन्त्ववस्युषु च।                 |
|          |                |     | (पा० दाशश्रुप-११६)                       |

ऋव प्राव शक्ष On अवन्तु cp. अन्यादवद्याद-वक्रमुरव्रतायमवन्त्ववस्युषु च (पा० ६।१।११६)। Cp. also teo on this sutra. प्लुतप्रगृह्या श्रचि नित्यम् रापश-पर (पा० दाशश्रम ) Cp. संबुद्धौ शाकल्यस्येतावनार्षे (पा॰ रापृ १।१।१६ ) and प्लुतप्रगृह्या अचि नित्यम् (पा० ६।१।१२५) Cp. निपात एकाजनाङ् रापृह " ( पा० शश्राश्रध)। प्लुतप्रगृह्या श्रचि नित्यम् (पा० ६।१।१२५)। मय उजो वा वा (पा० मा३।३३) ईषात्रक्षांदिषु च्छन्दिस प्रकृति-3140-45,08 भावमात्रम् ( वा० ६।१।१२७ ) **ब्राङोऽन्नं**नासिकश्छन्दसि राइ१,६७ (पा० ६।१।१२६) साऽचि लापे चेत्पादपूरणम् २।६≖-६८ ( पा० ६।१।१३४ ) Cp. ऋचि तुनुघमक्षृतङ्कुत्रेारुष्या-2130-03 णाम् । द्वयचे।ऽतस्तिङः । निपा-तस्य च। श्रन्येषामपि दृश्यते। (पा० ६।३।१३३,१३५-१३७); शकन्ध्वादिषु परक्षपं वाच्यम्। पवे चानियागे। एमन्नादिषु च्छुन्द्सि

्राः । परह्वपं वक्तव्यम् । (वा० ६।१।६४); ए. also प्राद्हीढीह्येषैच्येषु ে! বুদ্ধিবন্ধিন্য ( বাত হাং।মুহ ऋ प्रा० २। ७५-७७ Cp. छुन्दस्यपि दृश्यते (पा० ६।४।७३) उद्येदात्तः । नीचैरनुदात्तः । ,, इ।१-२ समाहारः स्वरितः। ( पा० शाश्रह-द्र ) ३।३ 😳 💮 Ср. समाहारः स्वरितः **专门加州**及 (पा० शशाइर) , (×318-60) तस्यादित उदात्तमर्थहस्वम् ( पा॰ शशाइर ); cp. also ao on this Sutra. 1, 310 उदात्तादनुदात्तस्य स्वरितः ( पा० =।४।६६ ) ,, े दे। है-१० स्वरितात्संहितायाम नुदात्तानाम्। उदात्तस्वरितपरस्य सन्नतरः। 1 353 3 (पा० शशाइड-४०) एकादेश उदात्तेनादात्तः (पा० =|२।५) िp. पद॰ ( on पा॰ =।२।६ ) :-कन्यानूप इति कन्याशब्दः कन्याः राजन्यमनुष्याणामन्त इत्यन्तस्व ः( १००५ १००० वर्षाः । ततः स्वरितानुदात्तये।रेकाdo i pome turni ence. देश श्रान्तर्यतः स्वरितः। ज्यान्य । १३-१४ वदात्तस्वरितयार्थणः स्वरिते। ऽतु-

| 1300 (3)              | दात्तस्य । स्वरितेः वानुदात्ते     |
|-----------------------|------------------------------------|
| 19-29-04-04           | पदादै। (पा० =।२।४,६);              |
|                       | cp. also सि॰ on the latter         |
| 17 35 315 000 3       | Sūtra.                             |
| मृ० प्रा० ३।१७        | उदात्ताद्युदात्तस्य स्वरितः ।      |
|                       | नेादात्तस्वरितेाद्यमगार्ग्यकाश्यप- |
| TOTAL TRACE           | गालवानाम् । (पा० =।४।६६-६७),       |
| or continue           | स्वरविधा व्यक्षनमविद्यमानवत्       |
| - PRINTIPPE           | ( 3e ор )                          |
| ,, ३।१६-२३            | स्वरितात्संहितायामनुदात्तानाम् ।   |
| 2 9 5 5 5 6 5 5 M     | उदात्तस्वरितपरस्य सन्नतरः ।        |
| A ROZIE PROTE         | ( पा० १।२।३६-४० )                  |
| ં,; કાર               | Cp. भलां जश् भशि ( पा० =।४।५३ )    |
| ,, - 813              | यरेाऽनुनासिकेऽनुनासिके। वा         |
| TOTAL SHOP            | ( पा० =।शश्रे )                    |
| ,, ४।४,१२-१३          | शक्ले।ऽटि ( पा० =।४।६३ )।          |
| go salpring million   | ञ्चत्वममीति वक्तन्यम्              |
| AT - (88 Y = 10), 20) | ( বা০ =।৪।६३ )                     |
| ,, 8ly                | भयो हेाऽन्यतरस्याम्                |
| .C. TONTE DA 1978     | ( पा० =।४।६२ )                     |
| ,, धा६-७              | मेाऽनुस्वारः ( पा० =।३।२३ )।       |
| ( 2012 = 30 )         | वा पदान्तस्य (पा० माधाप्रह )       |
| ,, کرت <u>,</u> وه    | तार्लि ( पा० =।४।६० )              |
| ,, 818-88             | स्तेाः श्चुना श्चुः ( पा० =।४।४० ) |
| ,, धार्प              | मेाऽनुस्वारः ( पा० =।३।२३ )        |
| ्,, धार्द             | ङ्गाः कुक्टुक् शरि (पा०=।३।२=)     |
| .11.4                 | 74.0.30                            |

| ऋ० प्रा० | क्षारं         | डः सि धुट्। नश्च।                       |
|----------|----------------|-----------------------------------------|
|          |                | ( पा० =।३।२६-३० ),                      |
|          |                | खरि च ( पा॰ =।४।५५ )                    |
| 33       | 818=           | शि तुक् ( पा० =।३।३१ )।                 |
| 4 4 5    |                | स्ताः श्चुना श्चुः ( पा० माश्राष्ट्रः ) |
| ,,       | धारर           | Cp. सि॰ ( on বা॰ =।৪।৪५ ):—             |
|          |                | कथं तर्हि मदोदग्राः ककुद्मन्त           |
|          |                | इति। यवादिगरो (cp पाo                   |
|          |                | =।२।६ ) दकारनिपातनात् ।                 |
| 15       | धार३           | मा राजि समः क्वा (पाव = 1३।२५)          |
| ,,       | धारप्र         | ससजुषे। रुः ( पा० मारा६६ ),             |
|          |                | भे।भगोत्राघोत्रापूर्वस्य ये।ऽशि ।       |
| ( 5118   |                | हिल सर्वेषाम् । (पा॰=।३।१७,२२)          |
| ,,       | धारप           | ससजुषो रुः ( पा० =।२।६६ ),              |
|          |                | हशि च। आद् गुणः                         |
|          |                | ( पा० ६।१।११४,८७ )                      |
| 99       | 8150           | For cases like श्राग्नरस्मि cp.         |
|          |                | ससजुषो हः (पा० माराहह). In              |
|          | THE PARTY OF   | cases like प्रातरिन्द्रम्, Pāṇini       |
|          | 1.53 85 00     | takes प्रातः as प्रातर्ः cp.            |
|          | SIGN OF PERM   | खरवसानयार्विसर्जनीयः 💮 💮                |
|          | 1815 AM ) 1985 | ( पा० =।३।१५ )                          |
| 17       | 815=-58        | रो रि ( पा० =।३।१४)                     |
| ( 0919)  | esp 195 752    | द्रतापे पूर्वस्य दीघींऽणः               |
|          | RIGIT NO LEGIS | ( पा० ६।३।५११ )                         |
| ( 9.0    | <b>धा३</b> १   | विसर्जनीयस्य सः (पा॰ =।३।३४),           |
|          |                |                                         |

स्ताः श्चुना[श्चुः । ष्ट्रना ष्टुः । (पा० =।४।४०-४१ ) वा शरि (पा० मा३।३६), ऋ० या० ४।३२,३४ स्ताः श्चुना श्चुः। प्टुना प्टुः । ( पा० =।८।८०-८१ ) कुष्वाः 💢 क 💢 पौ च S133-3= ( पा० = । हाइ।३७ ) खर्परे शरि वा लोपो वक्तव्यः 3518 (बा० =।३।३६) श्रहरादीनां पत्यादिषूपसंख्यानं 3518 कर्तव्यम् ( वा० नारा७० ) On ऋहोभि: cp. ऋहन् ( पा॰ =।२।६= ) ; on अहोरात्रम् cp. श्रहो रुविधौ रूपरात्रिरथन्तरे-षूपसंख्यानं कर्तब्यम् (वा० ८।२।६८), हशि च। श्रद् गुणः ( पाo हाशाश्य,=9); and on प्रचेता राजन् ep. छन्दसि भाषायां च विभाषा प्रचेतसो राज-न्युपसंख्यानं कर्तव्यम् (वा० =।२।७० ), रेांरि(पा० =।३।१४)। दुलापे पूर्वस्य दीधींऽणः (पा॰ ६।३।१११ ) शक्र सोऽपदादी । इणः पः। Cp. ( 35-== ( 410 clb )

cp. also नित्यं समासेऽनुत्तर-

श्रतः क्रकमिकंस-पदस्थस्य । कस्भपात्रक्रज्ञाकर्णीप्यनव्ययस्य । श्रधःशिरसी पदे । कस्कादिख च ( ALO E1318A-8E ) पतिपूत्रपृष्टपारपद-ऋ॰ मा॰ ४।४२.४५.४६.४६. Cp. वष्ट्याः पयस्पेषेषु ( पा० मा ३।५३ ) 44,48,88 कःकरत्करतिकृधिकृतेष्वनदितेः श्राध्यु,ध्यु,हर ( UTO =13140 ) Cp. 8188 लन्दसि वाप्राम्नेहितयोः ( पा० =।३।४६ ) । पञ्चम्याः परावध्यर्थे ( पा० =1314१ ) Cp. पञ्चम्याः परावध्यर्थे 1 8184'48'88 ( 410 E13148 ) इदुदुपधस्य चात्रत्ययस्य। इससोः 8189'8=

, ४।४७,४= इदुदुपधस्य चाप्रत्ययस्य। इसुसोः सामध्ये । (पा० =।३।४१,४४)

, ४।४१,५१ इडाया वा । छुन्दस्ति वाप्राम्नेडि-तयोः¹ (पा० मा३।५४,४१)

" ४।५०,५१ Cp. छुन्दसि वाप्राम्रेडितयाः

। ( अशहाच गाप )

1. The commentators (cp. सि॰ and काशिका) generally explain these and other Sūtras (i. e., पा॰ ८१३१४९—६३), in this section, as prescribing only s. But a reference to Sūtras like IV. '46,49 (cp. बास्तोब्पतिम् and मातुब्पदे) of the R. Prāt. as well as to the exception अनदिते: (in पा॰ ८१३१६०) shows that they should be explained as prescribing both s and s; cp. Laghu-sabdendu-sekhara (on पा॰ ८१३१६०):—सः स्यादिति । पत्यस्याप्यप-

इस्रस्रोः सामर्थ्यं (पा०ना३।४४)

ऋ० प्रा० थ्राप्र-पूप्,पूज्पूम, Cp. छन्दसि वाप्राम्रेडितयोः

83-83

(पा॰ =।३।४६)

53,53,2418

पाता च वहुलम् (पा० मा३।५२)

शह०

छन्दसि वाप्राम्रेडितयोः । इदु-

दुपधस्य चाप्रत्ययस्य।

( पा० =।३।४६,४१ )

8183 ,,

On त्रिष्पृत्वी . cp. द्विस्त्रिश्चतु-

रिति कृत्वाऽर्थे (पा० =।३।४३)

,, श्राह्म,इ=,७३

दीर्घादि समानपादे

( पा० =।३।६ ),

भाभगाअघाअपूर्वस्य याऽशि।

लोपः शाकल्यस्य ।

( अ१,०१।६।= ०१४)

,, ४।६६-७०,७३ दीर्घाद्टि समानपादे (पा० =।३।६)

नश्जुव्यप्रशान् । उभयथर्क्षु ।

,, ४।७४–७६

( TIO E|319-E),

खरवसानयार्विसर्जनीयः। विसर्ज-

नीयस्य सः। (पा० =।३।१५,३४),

स्ताः श्रुना श्रुः ( प.० ८।४।४० )

्र नृन्पे । स्वतवान्पाया ।

( पा० =|३|१०-११),

खरवसानयार्विसर्जनीयः।

(पा० माश्रूप)

" SIE0

त्रत्राजुनासिकः पूर्वस्य तु वा। आते।ऽटि नित्यम्। (पा०६।३।२-३)

सुरु प्रारु धाम्थः हस्वाचन्द्रोत्तरपदे मन्त्रे (पा० दाशारपर)। स्ताः श्चुना श्चुः (पा० नाष्टाष्ट०) ्राः, ४। = ५, = ७ Cp. संपर्श्वपेश्यः करोती भूषणे (पा० ६।१।१३७)। परिनिविभ्यः सेवसितसयसिवुस-हसुर्स्तुस्वञ्जाम् (पा० = १३।७०) सुपां सुलुक्पूर्वसवर्णाच्छेयाडाड्या-. 8150-53'Ed याजालः (पा०७।१।३६) पृ।१ Cp. इएकाः । नुम्विसर्जनीयशर्वा-येऽपि । (पा० =।३।५७-५=) " पार Cp. शर्ब्यवायेऽपि ( in पा०=।३।५= ) पूर्वपदात् ( पा० =।३।१०६ ) 39-58 ( ,, पाप, म, १८ सुजः ( पा० मा३।१०७ ) " पार्र व्हना व्हः (पा० माधाधर्) श्रादेशप्रत्यययोः (पा० =।३।५६)। 4.50 . . . . . सुषामादिषु च ( पा० =।३।६= । (७:, ७: ७) : उपसर्गात्सुने।तिसुवतिस्यतिस्तौ-तिस्तोभतिस्थासेनयसेधसिचसङ्ग-सञ्जाम् ( पार्वः द इ।६१ ) .. "(प्राव्ह पूर्वपदात् ( पा० मा३।१०६ ) , ५।२२ पूर्वपदात् । सहेः पृतनर्ताभ्यां च । (अ०१,३०१।६। पा मा३।१०६,१०६)

१ अर्षेद्रपाविशावयीयेषु ११९-१०, १९, २५ सहसासत्वनिषेधस्थळेषु **'पूर्वपदात्' इत्यस्य व्यवस्थितविकस्यत्वाश्रयणेन निर्वाहः कार्यः।** 

ऋ०प्रा०५।२३-२६

न रपरसृपिसृजिस्पृशिस्पृहिसव-नदीनाम् । पूर्वपदात् ।

( ४०९,०९९ हा वाप )

· · · · · · · · ·

श्रम्वाम्बगाभूमिसव्यापद्वित्रिक्ररो -कुशङ्कवङ्गमञ्जिपुञ्जिपरमेवहिदिंग्य-ग्निभ्यः स्थः। सनातेरनः। पूर्वपदात । उपसर्गात सुनाति-सुवतिस्यतिस्तौतिस्तोभतिस्थासेन-यसेधसिचसञ्जस्वञ्जाम् । स्थादि-ज्वभ्यासेन चाभ्यासस्य । ्पा०=।३।६७, १०=, १०६, ६५, ६४) " प्राइश् इस्वात्तादै। तद्धिते

(40 =131808)

providence providence in the

" पाइ२-३४,३६-३८ युग्मतत्ततक्षुःब्वन्तःपादम्

(पाठमात्राहि०३)

Cp. रवाभ्यां ना णः समानपदे (पा० माधाश)।

ऋ वर्णाञ्चेति वक्तव्यम्

(वा० =1818).

- But as the commentators (cp. Tattvabodhini) generally do not take समानपदे here in the sense in which it is taken in R. Prat. V. 40 (cp. श्रवगृह्ये), most of the Pāninian Sūtras prescri-

(23.2 42.1 42.2 4.1.10

See foot-note on last page.

bing n in the saves should be really paralleled here. But cp. especially :-

पूर्वपदात्संज्ञायामगः। प्रातिपदिका-न्तन्रस्विभक्तिषु च । एकाजुत्तर-पदे णः। कुमति च। उपसर्गादः समासेऽपि णापदेशस्य । हन्ते-रत्पूर्वस्य। वसार्वा। छन्द-स्युद्वब्रहात्। कृत्यचः। पेर्वि-भाषा । हलश्चेजुपधात् । इजादेः अंतर विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अपनि विकास का अ २२-२३, २६, २६-३२). श्रद्कुप्वाङ् नुम्ब्यवायेऽपि

(पा० =।४।२)

Cp. अट्कुप्वाङ् नुम्ब्यवायेऽपि (पा० =।४।२)

Cp. वा भावकरणयोः (पा० =181१०)

., प्राथप Cp. पदान्तस्य ( पा० =181३७ )

But op. हिनुमीना ( पा॰ =।४।१५ )

्रा) प्राप्त्र For दुर् cp. दुरः षत्वणत्वयोरूपसर्ग-त्वप्रतिषेघे। वक्तव्यः (सि॰ on ob there's Time

भूधात्),

and सुदुराः प्रतिषेधा नुम्बिधत-त्वषत्वग्रत्वेषु ( म० १।४।६० )

ं,, प्राप्तप्र Cp. प्रातिपदिकान्तनुम्विभक्तिषु च। भट्कुप्वाङ्नुम्ब्यवायेऽपि। उप-

अहार जाठ ताहर

,, 💰 . પાકર,કક

( \$814. (4)

(1) 11 - 4140

| Xj A comparison of RgP                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | rat. with Paninian grammar 157   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | सर्गाद्समासेऽपि ग्रापदेशस्य।     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( पा॰ =।ध।११,२,१४)               |
| ऋ॰ या॰ ते।तेते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | (पृषोदरादीनि यथोपदिष्टम् ) दुरो  |
| The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s | दाशनाशद्भध्येषुत्त्वमुत्तरपदादेः |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्टुत्वं च ( वा० ६।३।१०६ )       |
| , (1140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | श्रनितेः । उपसर्गाद्समासेऽपि     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | गोपदेशस्य ।                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( पा॰ =।शर्रह' र्ह )             |
| " 414z-48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | नश्च धातुस्थारुषुभ्यः। उपस-      |
| 4 (2) 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | र्गाद् बहुलम्।                   |
| the same of the same of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ( पा० =।४।२७-२= )                |
| " तिर्०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | श्रानि लेाद्। उपस्माद्समासेऽ-    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | पि णापदेशस्य।                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( TTO E19195 99 )                |

|      | -       | ( पा० =।४।१६,१४ )                |
|------|---------|----------------------------------|
| ,,   | ६।१     | त्रनचि च (पा॰ मधाध्रः)           |
| 59   | हार     | झलां जश् अशि। खरिच।              |
|      | 2 10    | ( पा॰ =।४।५३, ५५ )               |
| 99   | ६।३     | छेच (पा० ६।१।७३)।                |
|      |         | भलां जशाऽन्ते (पा० =।२।३६)।      |
|      |         | स्ताः श्चुना श्चुः (पा० =।४।४०)। |
|      |         | खरि च (पा० =।४।५५)               |
| 59   | ६।४     | अचे। रहाभ्यां द्वे (पा० =।४।४६)  |
| 97 m | . દ્વાપ | यणा मया है भवत इति वक्तव्यम्     |
|      |         |                                  |

(बा॰ माधाधक)

er neally the figure is the are in the first tree

शरः खया हे भवत इति वक्तव्यम्

( বাত নাথাওত )

हाह

| ऋ० प्रा० | £180            | शरोऽचि (पा० =।४।४६)                     |
|----------|-----------------|-----------------------------------------|
| 39 7     | ६।१२,१३         | Cp. विश्वजनादीनां छुन्द्सि वा तुगाग-    |
| 12       |                 | मा भवतीति वक्तव्यम् ।                   |
| :5.17    | STEP STATE      | (बा० ६।१।७६)                            |
| "        | 6183            | Cp. श्राङ्माङोश्च । पदान्ताद्वा ।       |
| 7.2      | e plante.       | ( पा० ६।१।७४, ७६ )                      |
| 11       | ६।१४            | Cp. सर्वत्र शाकत्यस्य । दीर्घादाचार्या- |
|          | 7 50 50 77      | साम् । ( पा० =।४।५१—५२ )                |
| 59       | <b>ह</b> ।१५    | ङमो हस्वादचि ङमुग्नित्यम्               |
|          |                 | ( पा० =।३।३२ )                          |
| 99 ( 45) | <b>द्रा</b> पंठ | चया द्वितीयाः शरि पौष्करसादेः           |
| .2       | ALC: N. P.      | ( বা০ =।৪।৪= )                          |
| "        | ७।५,१४,१६, १८,  | ऋचि तुनुधमक्षुतङ्कुत्रे।ह॰याणाम्        |
|          | १८,२६, २८, ३३,  | ( पा० ६।३।१३३ )                         |
|          | इह, इट,४५, ४७,  | 第4400000000000000000000000000000000000  |
|          | 8E, 45-44       | 272                                     |
| ,,       | ७१६,१०,१५,१७,   | निपातस्य च1 (पा० ६।३।१३६)               |
|          | ३०,३१,३३, ४३-   |                                         |
| 13.      | ४४,५२,५५,५६     |                                         |
| , (0 / ; | 5,20,22         | Cp. अन्येषामपि दृश्यते                  |
|          | - १४,१६,२१-     | ( पा० ६।३।१३७ )                         |
| 1 703 4  |                 |                                         |

<sup>1.</sup> Here as well as in the following निपातस्य च (पाठ ६।३।१३६) is taken in the same general sense which is given to it in the commentaries, though I am inclined to think that the अनुवृत्ति of द्वयदोऽतः from the previous Sūtra should continue in this Sūtra also, otherwise it would be difficult to account for the inclusion of words like तु तु which are Nipātas in पाठ ६।३।१३३.

२३,२५, ३०-३५, ३७,३६, ४२, ४६, ४=, प्४--पृद ह्यचे।ऽतस्तिङः (पा० ६।३।१३५) ऋ० प्रा० ७।१२-१४,१६,१८, 28,29, 25-33, 38-88, 40-48 इकः सुञि ( पा० ६।३। १३४ ) ७।१७, ४३ 11 इकः सुञि । निपातस्य च । **二月**一多 (पा० ६।३।१३४, १३६) निपातस्य च (पा० ६।३।१३६) =18-4,=(?),१३, १५,२८, ३०-३३, 34, 40 द्वयचाऽतस्तिङः (पा० ६।३।१३५) =18, 2, 23-14, २=-३२,३४--३५ अन्येवामपि द्रश्यते = 10,20-22,23 ( एह १।६।३ ०१ए ) **--**१५,२६--३५, ऋचि तुनुघमक्षृतङ्कुत्रेशरुष्याणाम् =188-18, 3= (पा० ६।३।१३३) -32,38-34,40 विश्वस्य वसुराटोः (पा०६।३।१२८) 218 श्रन्येषामपि दृश्यते 812-2,8,8-22, ( पा० ६।३।१३७ ) १३,१६,१७,,२२-

२४, ३०, ३२,३३ ३=(१), ३<u>६</u>-४२,

४६--५२

| ऋ० प्रा० | 213,5,5,0,22,            | नहिवृतिवृषिब्यधिकिसिसहितनिषु         |
|----------|--------------------------|--------------------------------------|
|          | १७,२२                    | क्वौ (पा० ६।३।११६)                   |
| 57       | 212                      | द्रयचाेऽतस्तिङः (पा० ६।३।१३५)        |
| 77       | हा११,२३                  | मन्त्रे सामाश्वेन्द्रियविश्वदेव्यस्य |
|          |                          | मतौ ( पा० ६।३।१३१ )                  |
| 99       | १११                      | वले ( पा० ६।३।११= )                  |
|          | 8123-28,22-              | अकृत्सार्वधातुकयेार्दीर्घः ।         |
|          | २४,४६, ५०-५२             | ( पा० अधारप )।                       |
|          |                          | त्रपुत्रादीनामिति वक्तव्यम्          |
|          |                          | ( বা০ ওাধাঽ্দ )                      |
|          |                          | अश्वाघस्यात् ( पा० अधा३७ )           |
| ,,       | £184,8=,28               | न च्छन्दस्यपुत्रस्य (पा० ७।४।३५)     |
| 11       | हार६,३२,३४,              | तुजादीनां दीर्घोऽभ्यासस्य ।          |
|          | ₹ (?), ४६-४ <b>=</b> ,   | ( पा० ६।१।७ )                        |
|          | 40-45                    |                                      |
| "        | हा२७-२६,४६-४=            | Cp. छुन्दसि सहः (पा० ३।२।६३)         |
| "        | <b>हा३६</b>              | ( पृषेादरादीनि यथोपदिष्टम् ) दुरो    |
|          |                          | दाशनाशदमध्येषूत्वमुत्तरपदादेः        |
|          |                          | ष्टुत्वं च ( वा० ६।३।१०६ )           |
|          | <b>७</b> ६।3             | CP. मन्त्रे श्वेतवहोक्थशस्पुराडाशो   |
|          |                          | रिवन् ( पा० ३।२।७१ )                 |
|          | हा <i>४६,</i> ४ <u>६</u> | दाश्वान् साह्वान् मीद्वांश्च         |
| ***      |                          | (पा० ६।१।१२)                         |
|          | 0210.0                   | Cp. चत्वारि पद्जातानि नामाख्या-      |
| P        | १२।१७                    | ते।पसर्गनिपाताश्च ( म॰ पस्प-         |
|          |                          |                                      |
|          |                          | शाहिको )                             |

| X] A     | comparison of Rg | Prāt. with Pāṇinian gram  | mar 161       |
|----------|------------------|---------------------------|---------------|
| ऋ० प्रा  | ० १२।२०          | ( प्राद्यः ) उपसर्गाः     | कियायागे      |
|          |                  | (पा०                      | (उपाक्ष)      |
| 19       | १२।२१            | प्राग्रीश्वरान्निपाताः ।  | चाद्याऽ-      |
|          |                  | सत्त्वे । प्राद्यः । etc. |               |
|          |                  | ( पा० शक्षा               | (63—31        |
| ,,       | १२।२०            | मुखनासिकावचनाऽनुना        | सिकः          |
|          |                  | ( पार                     | 1181=)        |
|          |                  |                           |               |
| , ,,     | १५।५             | ओमभ्यादाने ( पा० ८।२      | ( وعا         |
|          | , <del></del>    | Problems 1                |               |
| ,,       | १८।३७,४१         | संयागे गुरु। दीर्ध च।     |               |
| 7 1-1-10 |                  | ( पा० शक्ष                | ११-१२)        |
| -, ,,    | १=।३=३६,४३       | ह्रस्वं लघु (पा०          | राष्ट्राह्य ) |
| 11       | र्टाठ०           | हले।ऽनन्तराः संयागः (प    | (राधाइ)       |

# KÎRTI KAUMUDÎ AND ITS AUTHOR.

(b) A commong and organ delice and age of the agent arms A. (V

fight, it to (early cross open)

By

SANTIMOY BANERJI, M.A., L.T., P.E.S. (U. P.).

#### Sources :-

- (1) Kîrti Kaumudî, by Mr. Kathvate (Bombay Sankrit Series).
- (2) Surathotsava-Nirnaya Sagar Press, Bombay.
- (3) Kîrti Kaumudî-Gujarati translation by Acharya Ballabhji Hari Dutt.
- (4) An article on Somesvara and Kîrti Kaumudî by Pt. Shiva Datta Sharma, Nagari Pracharini Patrika, New Series, Vol. IV, Part I, V. E. 1980, Vaisakh.
  - (5) Some notes on Somesvar Deva, by D. B. Diskalkar. Nagari Pracharani Patrika, Vol. V, Part III, V. E. 1981, Kartik.

#### INTRODUCTION.

Kîrti Kaumudî is a historical poem. It gives in detail the history of the Baghel branch of the Chalukya dynasty of Anhilwādā which had its head-quarters at Dholkā. The Baghels first occupied the rank of chiefs or Rānakas under the Chalukyas. This work also attempts to supply a brief running summary of the main line from Mûla Râj I to Bhim

10

Deva II. Baghels' rule from Lavana Prasad to Bisal Deo has been dealt with in this work in some detail.

Kîrti Kaumudî was first edited in 1883 A. D. by Mr. A. V. Kathvate in the Bombay Sanskrit Series. This work was translated in Gujarātī by Acharya B. Hari Dutta and was published by the Gujarat Vernacular Society, Ahamedabad, in 1908.

The authorship of this work is attributed to the poet Somesvara. Sanskrit scholars generally desist from giving particulars of themselves in their works. We are, however, fortunate in having sufficient information regarding Somesvara. At the end of each canto of Kirti Kaumudi, it is maintained that the poet was the family priest of the Gujarat Kings:—

"श्रीगुर्जरेश्वरपुरेहितश्रीसामेश्वरदेवविरचिते कीर्तिकामुदीनाम्नि महाकाब्ये———वर्णना नाम———सर्गः"

Somesvara mentions that he was the priest of Lavana Prasad of Dhavalakkaka, a prince descended from one of the kings of Anhilwādā. The poet incidently in a canto or two of Kîrti Kaumudî makes a passing reference about himself. The poet, however, in his other work entitled Surathotsava, has fixed a canto named 'কৰিমহাহিব' wherein he has supplied sufficient information about himself and some of his predecessors.

#### Somesvara's Ancestors.

There had been a town named Anandpur specially resorted to by Brâhmins. This town may be identified with the present Barrh-Nagar in Gujarat. The Brahmins of that place were specially noted for their strict religious observances. The vices of the Kalivuga could not enter the place on account of its sanctity. In truth, it was a pure Tirtha, i.e., a sacred place in the right sense of the term and that Gods abandoning the heavens were living in the place in the form of Brâhmins. There was a family of Bråhmins at this place named Gulebâ, descended from the Vashishtha Gotra, in which a worthy scholar named Sola was born. He rendered valuable services to Mula Râja I and thereby secured wide renown. performed the Soma sacrifice at Prayag and propitiated the Pitars (the manes ) and succeeded in fully completing the Vajapeya sacrifice. In short, it may be spoken of him that he was a performer of numerous sacrifices, a reciter of the Rig Veda, a distributor of gifts and one who had full control over one's passions. His son Lalla Sharma as well as his grandson Munja were priests of Durlabha Râja. Munja had been so serviceable to the king that he did not feel want for anything.

During the time of Soma, the son of Munja, the

Chalukya sovereign secured victory every-where. His son Âm Sharmâ had been a priest of Karna. He performed the Jyotiṣṭoma sacrifice and persuaded Karna I to build Shiva temples, to dig big tanks and to bestow profuse gifts on the Brâhmins. Once Karna was attacked by the Lord of Dhâra whose priest, having noticed some nervousness among his Râja's troops, produced a 'Krityā' by the Tantrik practices; but Âm Sharma, the priest of the Chalukya sovereign Karna, by the force of his Mantras, not only saved his own side, but through the agency of the same 'Krityā', created by the Purohita of the opposite party, got him killed.

A son named Kumar became the Royal priest of the great sovereign Siddha Raja. He was highly meritorious. Through his blessings the king arrested the Lord of Sindh and put in prison with family the Lord of Malwa and compelled the proud Sapad Laksha king to bend his head. He performed many sacrifices and dug out many tanks.

A son named Sarva Deva was born to Kumâr .He was a specialist in the Dharma Shâstra of Manu. He was devoted to Vishnu. Like his predecessors, he bestowed giftes on others, but never extended his hands for the same.

Amiga was the son of Kumar. He primarily

followed the Vedic practices. Four sons were born to him, of whom the eldest was Sarva Deva. His second son was Kumâr, the third Munja and the fourth was Ahad. Sarvadeva put in the remains of Kumârpâla Deva in the Ganges water and satisfied the priests of Gayâ and Prayâga with many gifts. He used to worship the God Shiva daily and to extend due honour to the Brâhmins and for these reasons was highly praised every-where.

His brother Kumar, too, succeeded in securing fame. At one time, during a solar eclipse, king Ajaya Pâla, successor of Kumârpâla, offered Kumâr vast riches, but he did not show any desire to have them. He used to worship God Katukeshvara and healed Ajaya Pâla's wounds received during war. Once on account of famine during the reign of MulaRaja II, he noticed the subjects reduced almost to skeleton. He persuaded the king to remit their rents. He selected Pratap Malla born of the Râshtrakûta clan as the king's Prime Minister. On one occasion the Chalukya sovereign appointed Kumar as the commander of the royal forces and he succeeded in winning a victory over the enemy and thus proved himself worthy of the trust meted out to him. Once he fought with the army of Bindhya Varma, the Lord of Dhara and grandson of Yasovarma and succeeded in driving him away completely as well as in totally destroying the royal palace at Gog and dug out a well in its place. He secured enough fortune in the battle other than money. He performed oblations (Shraddha) of his forefathers at Gaya and gave away in gift gold and silver. He defeated the countless hosts of the Muslim kings at Rani Sar, performed the Tarpan of his ancestors in due order in the Ganges water and won reputation having excavated tanks in the dry places. He used to perform the Gâyatrî regularly and was skilled in the performance of the six duties in two ways-they are Adhyayana (study), Adhyâpana (teaching), Yajana (worship), Yâjana ( to perform the duties of a priest ), Dâna (charity or giving of gifts), Pratigraha (taking of gifts )-and in Sandhi ( peace ). He was cognisant of Vigraha (the art of warfare), Asana (maintaining a post against an enemy), Yāna (marching against an enemy), Samshraya (seeking alliance) and Dwaidhi Bhâva (double-dealing). He exhibited the knowledge of scriptures during the performance of sacrifices as well as feats of arms on the battle field. His fine figure was decked with the sacred thread and his hands conducted the affairs of state. His wife Lakshmi equalled the goddess of fortune on earth and carried on her husband's behests just as Arundhati did. Three sons were born to Kumār, namely, Mahâdeo, Somesvara Deva and Vijaya.

Somesvara's account traces his descent SO Though Somesvara omits the dates of his far. predecessors, yet he mentions the names of kings in whose time they flourished. The dates of the sovereigns of the Chalukya dynasty have been fixed from other sources and may be taken as the right dates for the contemporary priests as well. The dates of the Chalukya sovereigns of Anhilwâdâ as fixed by the modern researches along with their names in the order of succession are being given below and the dates of sovereigns will also fix up the dates of the contemporary priests :-

| Names of priests    | The names of the | The dates of the |
|---------------------|------------------|------------------|
|                     | Chalukya kings   | Kings in V. E.   |
| Hum Menda           | of Anhilwada     | N B Langu        |
| Sola                | Mul Râja I       | 999-1052         |
| Lalla Sharmû        | Châmund Râj      | 1052-1066        |
| Life Toute the Life | Ballabh Râj      | 1066 (6 months)  |
| Munja               | Durlabh Râj      | 1066-1078        |
| Soma                | Bhim I           | 1078-1120        |
| -m Sharmâ           | Karna            | 1120-1140        |
| Kumar I             | Jaya Simha Siddh | a fact in its    |
| Sarva Deva I        | Râja             | 1150-1199        |
| Amig                | Kumarpal         | 1199-1230        |

| Kumar II       | Ajaya Pâla   | 1230-1233 |
|----------------|--------------|-----------|
| profile to the | Mul Raj II   | 1233-1235 |
| Sômesvara      | Bhim Deva II | 1235-1298 |

The line from which Sômesvara was sprung had been a line of priests in continuous succession for two centuries and a half. The details already supplied of the duties of the ancestors of Somesvara will show that the Brâhmin and Kshatriya duties were carried on simultaneously. This question brought in the point as to how the duties of a brahmin could be reconciled with those of a Kshatriya. The commentator Durgâchârya while explaining a Rcha in the Nirukta states: 'पुराहित: शान्तिकपाष्टिकाभिचारिकेषु कर्मसु पुर पनं द्धति राजान: पुरस्कुवैन्तीत्यर्थ:'

The relation between the king and the priest is ancient and in Kautilya's Artha-Shâstra under the section Vinayâdhikâra, the chapter dealing with 'मिन्नपुराहितात्पचि', the origin of ministers and priests, fully deals with the origin of priests and lays down their duties as follows:

"पुरेहितमुदितेदितकुलशीलं षडङ्गवेदे दैवे निभित्ते दण्डनीत्यां च श्रभिविनीतमापदां दैवमानुषीणां श्रथवंभिष्णायैश्च प्रतिकर्तारं कुर्वीत । तमाचार्यं नु शिष्यः पितरं पुत्रा भृत्यः स्वामिनमिव चानुवर्तते ।

> ब्राह्मणेनैधितं क्षत्रं मित्रमन्त्राभिमन्त्रितम् । जयत्यजितमत्यन्तं शास्त्रानुगम (गत) शस्त्रितम् ॥'' २२

He should be appointed as a priest who is descended from a high family, is of the right conduct, fully conversant with the Vedas and Vedangas, can fully realise the effects of Daivi and Manushi agencies, i.e., can rightly guess the trend of incidents to occur through the divine and human agencies and can dispel them through the means suggested in the Atharva Veda, is an adept in administrative principles and is modest.

The king or State who or which is adorned with able ministers, who or which follows the Shâstric rules, is in a position to bring under control an indomitable spirit without weapons and he or it remains always invincible.

It has already been stated that the name of Someśvara's father was Kumâr and that of his mother Lakshmi; his elder brother was named mahâdeo and his younger brother was called Vijaya. How far Someśvara's predecessors fulfilled their duties as priests has already been dealt with. Someśvara also speaks sufficiently about his wit and learning. His works show the varions subjects he had studied. His ancestors were primarily Vedic Pandits, but had not written any work. Had it been otherwise, Someśvara would certainly have referred to the works while writing out his work. The credit of

the authorship of a work wherein details about his ancestors have been given rests with him. While making allusion to the merit of his poems in Surathotsava, the poet refers to the praises bestowed on them by Vastupåla, Subhata, Harihara and others.

In the works of collection of the pleasant sayings 'দ্রমাণিবলম্ভ', a high place has been given to the poems of Someśvara. This shows that his poems were appreciated even in his own time.

Somesvara refers in Surathotsave to his poetical gifts:—

काव्येन नव्यपद्याकरसास्पदेन यामार्धमात्रघटितेन च नाटकेन॥ श्रीभीमभूमिपतिसंसदि सभ्यलेकिः मस्तोकसंमद्वशंवद्माद्धे यः॥

Substance. Somesvara by composing a drama and a poetical work full of fine thoughts within an hour, satisfied the courtiers of the king Bhima Deva II. No trace is found at present of the drama and the poetical work referred to here.

WORKS OF SOMESVARA.

The works and Prashastis of Someśvara, besides the Kîrti Kaumudî, which are available at present, are as follows:—

1. Surathotsava-This is a Mahâkâvya of 15 Sargas and the number of Shlokas is 1187. It has followed the Devî Mâhâtmya or Sapta-shatî. The work has been published by the Nirnaya Sagar Press, Bombay.

- Râma Shataka: -Dr. Bhandarkar secured a copy of this work containing twelve pages, each page covering twelve lines of thirty letters.
- 3. Kâvyâdarsha and a Commentary on it named Kâvya Prakâsha. The Catalogus Catalogorum attributes this work to Somesvara. But in reality the commentary, the authorship of which is attributed to Somesvara, is entitled as Kâvyâdarsha. Kâvyâdarsha and Kâvya Prakâsha are not separate works but are different names of the same work.

The commentator writes to say:—"इति भट्टसोमेश्वर-विरचिते कान्यादर्शे कान्यप्रकाशसंकेते चतुर्थ उज्ञासः"

This quotation raises up the point that Somesvara of this work was a different person and not the priest of the King of Gujarat.

Mr. Diskalkar writes to say that the commentator Somesvara was a resident of Kanauj and belonged to the Bharadwaj Gotra. The line quoted below will solve the point:—

## भरद्वाजकुले। तंसभट्टदेवकसूतुना । सोमेश्वरेण रचितः काव्यादर्शः सुमेधसा ॥

A third Somesvara is referred to in a commentry on Kâvya Prakâsha known as बालबेाधिनी in which thirtyone commentaries on **TISTATIST** have been referred to. The third Somesvara was the son of Padma Nâbha belonging to the Garga Gotra. He was the minister of a certain prince named Kshema Raj. This is learnt from an inscription of 1106 Saka Era (V. E. 1241) obtained in a village called Balsana in western Khāndesh. (Archaeological Survey Report, Western Circle, 1918-19; pp. 45). This inscription is, however, silent on the question whether Somesvara wrote any work.

- 4. Ullâsa Râghava. This is a drama, each act of which concludes with a Shloka written in praise of Vastupâla.
- 5. The Prashasti in the Belwada temple of Tej-Pal called Luna Vasahi on mount Abu. It is dated 1287 V. E. It gives an account of the descent of Tej Pal, the object of building the temple and other relevant facts.
- 6. Two Prashastis on the temple of Vastu Pal and Tej Pal on the Girnar Mountain.
- 7. A Prashasti on the temple of Vīr Nārāyan. This temple was built at Pātan by Bīr Dhaval. Somesvara composed a Prashasti of 108 Slokas for this temple. This fact has been referred to in the Prabandh Kosh of Rāja Shekhara. No trace of this Prashasti is found at present.
  - 8. One Prashasti of Somesvara is found at

Dabhohi on one side of the gate called Hira Bhogola. It contains several verses found in the Kīrti Kaumudī and in the Prashasti of Mt. Abu.

- 9. The inscriptions in the Vastupal's temples on the Shatrunjaya mountain are the compositions of the poet Somesvara.
- 10. Mr. Kathvate referes to a life of Kumārpāl written by Somesvara. It is said that the life could be found at the Bhāndars of Pātan. But recent searches at Pātan have not as yet brought the work to light.

#### DATE OF SOMESVARA.

Definite references to Somesvara's being a contemporary of Bhim Deva II, of Vira Dhavala and his son Visal Deva, are found. He was also a contemporary of Vastupâl and Tej Pal, the famous miristers of the Baghel Kings. Bhim Deva flourished between V. E. 1235 and 1298, and Visâl Deva wrested the state of Anhilwâdâ from Tribhuanpâla, the successor of Bhim Deva II. Bisal Deva reigned between V. E. 1300-1318.

Pandit Shiva Dutta Sharma suggests the date of Somesvara as between V. E. 1235-1318, whereas A. B. Hari Dutt in his Gujaratî Kîrti Kaumudi gives the date as between V. E. 1250-1300.

No reference is found to the fact whether

Somes vara had any issue. His works may be taken as his true descendants.

SOME INCIDENTS OF SOMESVARA'S LIFE.

Somesvara secured the appointment of the two famous brothers Vastupâl and Tejpâl as ministers in the service of Vira Dhavala. He wrote a historical poem entitled Kîrti Kaumudî specially in praise of the two brothers. In Ullâsa Râghava, some references have been made to their merits and good work. Both the brothers were well-versed in policy, meritorious, brave, charitable and appreciators of the merits of the learned.

(a) The Story of Harihara:—It appears from the Prabandhas that there existed great rivalries between Somesvara and the Jaina scholars of the court—one of them, Harihara, came to the court of Vira Dhavala. By his wit and learning, he gained the favour of the king as well as of Vastupâla. This roused the jealousy of Somesvara who never attended the court when Harihara was present. But once the king sent for Somesvara and asked him to read before Harihara a peom consisting of one hundred and eight verses which he had composed for being inscirbed on a tablet in a new temple of Vir Narayan built by the king. Harihara heard the verses and said that they were good and he knew them. The king looked

surprised, but Harihara immediately recited them word for word. Somesvara was overwhelmed with grief. When all left the court he went to Vastupal, assured him that the poem was really his own and asked him how he could free himself from unmerited disgrace. Vastupâl advised him to seek the friendship of Harihara. Somesvara was obliged to listen to the advice and when he was thus humbled, Harihara one day went to the King's court and related how he had acquired by certain austerities the power of committing to memory, only by hearing once, a number of verses not exceeding one hundred and eight. He assured the king that the poem in question was an original composition of Somesvara. Somesvara's credit was re-established. Mr. Acharya suppliments this story further. Vastupal was rather disgusted with the display of Harihara's pride. One day Harihara recited in the presence of Vastupal some verses of a new Naisadha Charita he had composed. Vastupal wanted to see the work. The work being handed over to him, he got it copied down by host of copyists and in order to give it the appearance of an antiquated work, he got the pages affected by smoke, placed them on dust, and got them bound in an old cover. The work was then placed in the collection of manuscripts of Vastupal.

When Harihara enquired whether his work had been perused, Vastupal answered that he had read that work and after a search he found it in his collection of old works. This statement gave the poet a serious blow to his heart and he left the Baghel Court without seeing Somesvara and started for Soma Nath.

(b) Poetical gift displayed by Somesvara in the presence of Vastupala and Teja Pala.

Someśvara along with other poets received lands as gifts from Vastupal and Tejpal for maintenance. In order to express his gratitute Someśvara is said to have said:—

#### सूत्रे .... वृत्तिः दुर्गसिंहेन धीमता । विस्त्रे तु कृता तेषां वस्तुपालेन मन्निणा ।

Formerly wise Durga Singh made a commentary on the Sūtras of Grammar but it is surprising to note that the minister Vastupal made Vritti (fixed, livelihood) without any Sûtra (without the composition of any Sûtra on Grammar)

Once Vastupâl reached Khambhât from Dholka. When he reached there, some horses which had been brought to the court by means of ships, were being landed. Vastupâl looked to the sea and the horses and enquired, 'प्रावृद्धकाले प्योराशि: कथं गाजतवर्जित: ?'

How is it that in the rainy season, the waters 23

of the sea are without roaring? Somesvara was in close proximity and he at once supplied the answer;—

#### श्रतः सुप्तजगन्नाथनिद्राभङ्गभयादिव

The sea, being afraid of the God Vishnu being raised from sleep, has stopped its roaring.

At one time a few poets were holding pleasant conversation when Tejapala put in a riddle before them :—'काक: किं वा कमेलक: ?'

That is, crow or camel. Somesvara who had been present at the gathering at once supplied the answer:

#### 'येनागच्छन्समाख्याता येनानीतश्च मे पतिः। प्रथमं सिख ! कः पूज्यः काकः किं वा क्रमेलकः॥'

A woman asked her female friend "of the two animals crow and camel, the crow supplied the information of the coming of her husband and the camel bore him on its back to her and of these two, who is fit for a first welcome?"

Vastupal had excavated the famous Lalita lake which has been described by Someśvara as follows:—

"हंसैर्लब्धप्रशंसेस्तरिलतकमलप्रत्तरङ्गेस्तरङ्गेः नीरैरन्तर्गभीरैश्चटुलवककुलप्रस्यमानैश्व मीनैः ॥ वापीकढद्रुमालीतलसुखशयितस्त्रीप्रणीतैश्च गीतै-भीति प्रकीडदालिस्तवसचिवचलचकवाकस्तटाकः॥ One day Someśvara reached the residence of Vastupāl and while asked to sit, he remained standing and said:

#### 'श्रन्नदानैः पयःपानैर्घर्मस्थानैश्च भूतलम् । यशसा वस्तुपालेन रुद्धमाकाशमण्डलम् ॥

On account of Vastupal's glories rising from the bestowal of his gifts of food, drink, building of religious edifices e. g. temples etc., the whole of the earth up to the sky has been closed.

Someśvara's relation with the Ranakas of Dholka was cordial. One instance has already been cited in connection with Harihara's affairs. Another instance is in relation with Tejpal's victory over Ghughala. Bir Dhaval summoned a big assembly in order to honour Tejpâl and asked Someśvar to read a poem suitable to the occasion. Someśvara recited the poem—

मार्गे कर्दमसङ्कुले जलभृते गर्चा (?) शतैराकुले खिन्ने शाकिटके भरेऽतिविषमे दूरंगते रोधिस । शब्देनैतदहं ब्रवीमि सततं छत्वाचिद्यतां तर्जनी-मीदृक्षे विषमे विहाय धवलं वेाढुं भरं कः क्षमः॥

Substance: A difficult question arises when on the roads there are sufficient ruts and holes full of water and mud, the conveyances are broken, the loads are heavy and the destination, too, is far off; it can be said with certainty that no other bull excepting Dhaval (Vir Dhaval) can carry the loads!

Vir Dhaval was succeeded by his second son Visal Deva. He too had sufficient regard for Once it happened that while Simha, Somesvara. maternal uncle of Visal Deva, was passing on a palanquin, a Jaina Upasraya, a menial servant, threw some dirts over his head. Simha became furious, entered the monastery and beat the servant severely. The news having reached Vastupal, he regarded it as an insult to Jainism and ordered one of his Rajput servants named Bhanpal to strike off the right hand of Simha. This order was carried out, and he got the hand hung over the door of his palace. Expecting a reprisal from the king, as his maternal uncle had been asaulted, Vastupal got ready for defence. When matters came to a head, the king having consulted the poet Somesvara for the best course to persue, Somesvara reminded the king of the great services rendered to the State by Vastupal and Tejpal in the time of his father and so the affair was settled amicably. Thus Somesvara excercised a sobering influence in times of crisis of the State.

Vastupala fell seriously ill in V. E. 1298 and died while on his way to Satrunjaya.

POETICAL MERIT OF SOMESVARA.

Mr. Kathvate thinks that Somesvara possessed to a certain extent the vision and faculty divine. His taste,

however, was affected by the currupt tendency of his age. His work is full of play upon words and all varieties of alliteration. But he employs these generally whenever he is writing on worn out and exhausted topics. Whenever he has got anything new to say and he frequently has it, his expression is happy and full of feeling. The dream of Vir Dhaval, containing the wail of the guardian deity of the kingdom of Gujarat for her past glory is a splendid composition. The descriptions of the morning and evening and of the seasons are also remarkable. Some of the reflections on moral and political subjects are extremely well-conceived. He speaks of the disinterestedness of Vastupal, the minister, and says that he was not only free from the desire of appropriating the wealth of the people but was even above the temptation of praise.

Somesvara's style is generally clear and felicitious and, barring the puns, the writing may be regarded as one of good taste.

e a nor electric andre

# 5 T T TP

# THE S'AKTI-SÛTRA. Ascribed to Agastya. Edited by Dr. M. D. Shastri.

The following S'akti-sûtras are based on a single transcript of the same in Bengali script so kindly lent to me by my friend M. M. Pandit Gopi Nath Kaviraj for their publication in these 'Studies.' He himself, I am under the impression, secured the transcript or its original from a Madrasi gentleman at Hardwar. The Sūtras are followed by a commentary published herewith) which runs only upto the 19th It is on the basis of this commentary that the Sūtra. Sūtras are ascribed to Agastya, as the comm. says: शाक्तेयसुत्राणि रचयितुकामा भगवानगस्त्यः प्रथमं तावत् 'अथातः शक्तिजिज्ञासा' इति सूत्रमारब्धवान्. The Sutras are important as setting forth the philosophy of the Sakti cult and as such are sure to be of interest to scholars.

## अथ शक्तिसूत्राणि भगवदगस्त्यविरचितानि ।

श्रथातः शक्तिजिज्ञासा ॥ १ ॥ यत् कर्त्री ॥ २ ॥ यद्जा ॥ ३ ॥

नान्तरायाऽत्र ॥ ४ ॥ तत्सान्निध्यात्॥ ५॥ तत्करपकत्वमापाधिकम् ॥ ६ ॥ समानधर्मत्वात्॥ ७॥ तच प्रातिभासिकम्॥ =॥ यद्वन्यः ॥ ६ ॥ यदारोपाध्यासादैक्यम् ॥ १० ॥ शब्दाधिष्ठानलिङ्गम् ॥ ११ ॥ नानावान्॥ १२॥ तच्च कालिकम् ॥ १३ ॥ अखग्डापाधेः ॥ १४ ॥ यामेव भूतानि विशन्ति ॥ १५ ॥ यदे।तं यत्त्रोतम् ॥ १६ ॥ तद्विष्णुत्वात् ॥ १७॥ तता जगन्ति कियन्ति ॥ १८॥ नानात्वेऽप्येकत्वमविरुद्धम् ॥ १८ ॥ विचारात्॥ २०॥ यस्मादद्रश्यं द्रश्यश्च ॥ २१ ॥ द्रष्टित्वब्यपदेशाद्वा ॥ २२ ॥ श्रविनाभावित्वात् ॥ २३ ॥ भिन्नत्वे नानियाम्यत्वे ॥ २४ ॥ श्रतथाविधा ॥ २५ ॥ यत् कृतिः ॥ २६ ॥ इच्छाज्ञानिकयास्वरूपत्वात्॥ २०॥ न सन्नासत्॥ २८॥ सदसत्वात्॥ २६॥

तद् भ्रान्तिः ॥ ३० ॥ यत् सत्॥ ३१॥ इदानीमुपाधिविचारः कियते ॥ ३२ ॥ लीयत तत्रैकदेशप्रवादः ॥ ३३ ॥ यस्मात्तारतस्यं जन्तृनाम् ॥ ३४ ॥ साम्यं जननमरणयाः ॥ ३५ ॥ पानःपुन्यात् ॥ ३६ ॥ यदेव संसारः॥ ३७॥ ऊर्णनाभिः ॥ ३८ ॥ साद्रश्यानन्त्यम् ॥ ३८ ॥ तत्सिद्धिरेव सिद्धिः॥ ४०॥ तहस्वात्॥ ४१॥ यच्चैतन्यभेद (=भेदे) प्रमाण्म् ॥ ४२ ॥ तद्वद्धेः ॥ ४३ ॥ तन्नाशे तन्नाद्याः ॥ ४४ ॥ भूतभातिका ॥ ४५ ॥ श्रन्यथाज्ञेयत्वं भावात् ॥ ४६ ॥ तिन्नलेपः पुष्करपर्णतस्ववत् ॥ ४७ ॥ सतः ॥ ४८ ॥ पुष्पगन्धवत् ॥ ४६ ॥ मुक्तः सर्वे। बद्धः सर्वः ॥ ५०॥ यद्विलासात्॥ ५१॥ तत् सप्दु(१)त्वानुमितेः ॥ ५२ ॥ श्रङ्गान्तरं व्यभिचरितम् ॥ ५३ ॥ ना देाषः॥ ५४॥ यत दे यत प्राणः ( sic ) ॥ ५५ ॥

भ्राम्यते जन्तुः ॥ ५६ ॥ भ्रश्यते खर्गात् ॥ ५७ ॥ श्राराग्यस्य ॥ ५८ ॥ निर्विकारे कियाभावात्॥ ५६॥ वन्धमोक्षयोश्च ॥ ६० ॥ सर्वत्र चिन्त्यम् ॥ ६१ ॥ शूर्यत्वा वा निगलवत् ( sic ) ॥ ६२ ॥ पीतविषवद्विरोधापलब्धेः ॥ ६३ ॥ तदुयागातू तदुयागः ॥ ६८ ॥ तदुभागे तदुभाग इति ॥ ६५ ॥ तत्त्यागस्तद्रुध्याप्यत्वात् ॥ ६६ ॥ वन्धनैयत्त्यापत्तेः ॥ ६७ ॥ नास्तीति भ्रमः॥ ६८॥ श्रस्तीत्यतिरिक्तमपि ॥ ६६ ॥ पक्षान्तरासिद्धेः॥ ७०॥ तदभावाभावात्॥ ७१॥ लिङ्गमलिङ्गयं तिल्लेङ्गम् ॥ ७२ ॥ प्रावल्यात् ॥ ७३ ॥ वशीकृतेशित्वात् कामिनीत्वात् मेाहकत्वाद् वा ॥ ७४ ॥ यन्मातापितरी ॥ ७५ ॥ वीजात्पत्तेरैन्द्रजालिकम् ॥ ७६ ॥ न तज्जातेः ॥ ७७ ॥ निर्गुणत्वात् ॥ ७८ ॥ तत्कामित्वादु व्यासः॥ ७६॥ तत्परा जैमिनिः॥ ८०॥ तत्स्वाभिन्नो ह्याननश्च ॥ हृ१ ॥

उक्तवानगस्त्यः॥ =२॥ तद्वेदी वैष्कलायनः ॥ =३ ॥ कएठः कत्तुत्वम् ॥ ८४॥ पराशरः प्रावस्यम् ॥ =५॥ विशिष्टो मोहनम् ॥ ८६ ॥ शुकस्त्वात्मानम् ॥ ८७ ॥ मातरं नारदः॥ वद॥ मन्वानास्तरन्ति संसारम् ॥ ८८ ॥ उक्तलिङ्गैः सद्भिः प्रमाणैः ॥ ६० ॥ तत्तु तित्तिरिः ॥ ६१ ॥ छुन्दोकाश्च ( ?-गाश्च ) ॥ ६२ ॥ मारीचस्तद्वादी ॥ १३॥ यच्छिवः ॥ ६४ ॥ हरिरन्तर्गुहर्वहिः॥ ६५॥ काला भेदे दुरुद्वोध्यः ॥ १६ ॥ तल्लेशाः ॥ ६७ ॥ दहरव्यापित्वात्॥ ६८॥ तत्परात्तद्वहिः ॥ १६ ॥ एवं ब्रह्मविदः ॥ १०० ॥ श्रधर्मात् तद्वन्धः ॥ १०१ ॥ धर्मो हि वृत्तौ ॥ १०२ ॥ न मोहे हिंसा च यस्याः ॥ १०३ ॥ श्रतश्चित्तप्रमादः॥ १०४॥ गैार्भारिणीमाठरायणाः (sic) ॥ १०५ ॥ न हि वेदो न हि वेद तदिदः ॥ १०६ ॥ विन्दति वेदान् प्रकृतिम् ॥ १०७ ॥

तरित तां तस्मात् ॥ १०८ ॥

ब्रह्मभूयाय करुपते ब्रह्मभूयाय करुपत इति ॥ १०६ ॥

विदित्वैदं तरित ॥ ११० ॥

यत्कृत्वा ॥ १११ ॥

जैमिनिरनात्मेति ॥ ११२ ॥

गै। गोति प्राचुर्यात् ॥ ११३ ॥

॥ इति शक्तिस्त्राणि ॥

### त्रथ शक्तिसूत्रव्याख्या ।

इह खलु श्रल्पायुरल्पवीर्यमन्दवुद्धिमतः श्रविद्यासागरादात्मान-मुद्धर्त्तुं सामर्थ्याभावेनाशक्तुवता लेकानालेक्य कृपयाद्वान-गाढान्धकारप्रदीपानि(?) शाक्तेयस्त्राणि रचयितुकामा भगवान् अगस्त्यः प्रथमं तावत् 'श्रथातः शक्तिजिज्ञासा" इति स्त्रमारब्धवान् ।

श्रत्र श्रुतिसमानार्थत्वात् कर्त्तव्येति । श्रथशव्द उच्चारणमात्रेण मङ्गलार्थः, श्रर्थस्त्वानन्तर्यम् । तथा च—साधनचतुष्टय(सं)पत्त्यन्तरम् । श्रतः धर्मादीनां क्रमशश्चैव श्राधिक्यात् (?), यागादीनां चिरकालप्रयाससाध्यत्वेऽपि फलं प्रति संशयक्षपत्वात्, वेदान्ते तावत् "श्रात्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः" रत्यत्र प्रथमं तावत् दर्शनमनूद्या (?) श्रोतव्यादीनां बहुविधतर्कन्साध्यत्वेन वालानामबोधकत्वादिति हेतोः शक्तिज्ञिह्यास कर्त्तव्येति ।

शक्तेजिंद्वासा शक्तिजिंद्वासा । का नाम शक्तिः । शल्क शक्ता-वित्यसमादु धातोः किन्प्रत्यये शक्तिरिति । सर्वभूतानामन्तर्या-मितया प्रकाशियतुं शक्तोति इत्यर्थः । तथा च सूत्रम् ''यां विना न गतिर्गम्यते" । ज्ञातुमिच्छा जिज्ञासा । अथ सुखसाध्यतया श्रनायासेन ज्ञानमुत्पाद्यत इत्यर्थः । तथा च श्रुतिः "ग्रन्धं तमः प्रविशन्ति येऽविद्यामुपासते" इति । एवसनुबन्धचतुष्टयं निक्षपितम् ॥ १ ॥

ननु वेदान्ताद्यनन्तस्त्राणां विद्यमानत्वात् किमर्थमपूर्वशक्तिर-त्याक्षिप्य प्रति(वि)धत्ते "यत्कर्जां" इति । ननु वेदान्ते ब्रह्मेति, सांख्यादिषु चित्तमिति, सगुणेष्वीश्वर इति यदुच्यते तदेव शक्ति-रित्यस्मिन् प्रतिपाद्यते । यत्पुंस्त्वेन्(?) जगज्जन्मादिकारणत्वमिति शास्त्रादिषु निरूपितं सैव कर्जा । जगतः इति शेषः । इत्थम्—एकैव सत्त्वरजस्तमे।गुणभेदेन ब्रह्मविष्ण्वादिक्षपतां भजते । तथा च स्त्रम्—"यश्चे(=श्चे)तन्यभेदे प्रमाणम्" इति । श्रुतिश्च "परास्य शक्तिविविधेव श्रूयते" इत्यादि॥ २॥

नन्वेतादृशस्वरुपाया(?) मनायानित्वात् मनसः कृतकत्वेनानित्य-त्वात् काष्ठाग्निवन्नाशिनः श्रसत्त्वे सर्वज्ञत्वं न भवतीत्याशङ्क्याह् भगवान् श्रगस्त्यः "यद्जा"। यत्कारणमजा उत्पत्तिमन्न, यद्-विलासात् सृष्ट्यादिरिति । तस्मात् सर्वज्ञक्षप्येव कारणम् । ननु तादृक्षपाप्रसिद्धा न जिज्ञासितव्या, यद्यप्रसिद्धा नैव शत्त्या (१क्या) जिज्ञासितुम् । इत्याक्षिप्य प्रसिद्धेव । कृतः । श्रह्मस्मी-त्यात्मप्रत्यक्षविषयत्वात् । श्रात्मैव तादृशस्वक्षपाप्रसिद्धापि (१) देहमात्रमात्मेति, मनामात्रं नात्मेति(१) संशयादिवारणाय तादृश-क्षपजिज्ञासा श्रवश्यं कर्त्तव्या ।

ननु तादृशस्य किं प्रमाणिमत्याकाङ्क्षायां "मनायानित्वात्।" मनः योनिः कारणम् प्रमाणं तस्य भावः तत्त्वात्। श्रुतिः—"मनस्ये-वेदमाप्तव्यं नेह नानास्ति किञ्चन"। "यता वाचा निवर्त्तन्ते श्रप्राप्य

<sup>(1)</sup> Probably it is an additional Sutra which is omitted in the Sutras given above.

मनसा सह" इति श्रुतिस्तु श्रपक ?)मुपलक्षणम् । मनसीति निश्चि-त्याप्तव्यम्—इत्यभिप्रायः ॥ ३ ॥

नतु मनसा निश्चितत्वविषये श्रौपनिषत्सांख्ययेगगादीनां वैयर्थ्यापत्तिरिति निश्चित्याह । "नान्तरायाऽत्र' । श्चन्तरे मध्ये ईयते प्राप्यते इति । श्चत्र मनोनिश्चयविषये मध्ये प्राप्य शास्त्रं न किञ्चिदपि । इतरेषां बहुप्रयासत्वेन एतेनैवालमित्यभिप्रायः ॥ ४॥

नन्वीदृशमाहात्म्यं कुतः स्यादत त्राह—"तत् सान्निध्यात्'। तस्मिन् सान्निध्यं तत्स्थत्वं तस्मात्। विकलन(?)मात्रेणानितरापेत्तं ज्ञानमुत्पद्यत इति यावत्॥ ५॥

नतु तत्-स्थत्वात् श्रणुत्वापत्तिरित्याशङ्कय "तत्कस्पकत्वमाै-पाधिकम्" इति । तत्कस्पकत्वमणुत्वादिनिर्देशकत्वमापाधिकम् उपाधिवशान्नेतन्यम् । कुतः । सर्वन्यापित्वात् ॥ ६ ॥

श्रत्र शङ्कते । सर्वेब्यापित्वेन प्रकाशकत्वमुपपद्यते । कुतः । "समानधर्ममत्वात्" । समाना धर्माः चैतन्यव्याप्यत्वाद्यः । तेषां भावः तस्मात् तत्स्थत्वं नेापपद्यते ॥ ७ ॥

तस्याहे।भिर्याधिकरणवित स्वप्रकाशकत्वमुपपद्यते वा । भास्यते श्रनेनेति भासः । प्रतिभासे भवं प्रातिभासिकम् । स्वप्रकाश-येग्यं तच्चैतन्यमप्यादर्शमुखवत् बुद्धो वेषधियतव्यम् । तर्हि "यदे।तं यत् प्रोतम्" इति सूत्रस्य वैयर्थ्यापत्तेः । वस्तुतः श्रादर्शने श्रसत्ता(?स्वा)दिति चेत् । न । साभ्रनत्तत्रस्य अपरिच्छित्रस्य जलादै। विद्यमानत्वात् । अत्राह ॥ म ॥

यद्येवमते।ऽस्य श्रज्ञानमेव वन्धः जीवस्यापजीव्यते, वन्धस्य मिथ्यात्वात् । ततश्चोत्तरत्र सूत्रकार एव वक्ष्यति । तथा च मनामात्रकलन (?) एव सर्वं न तु किञ्चिद्त्रास्ति । कुतः । ''नेह नाना' इति श्रुतेः ॥ ६ ॥

यदारापस्य यत्प्रतीतेः। तथा च सूत्रम्—"यां विना न

गतिर्गम्यते"। यद् रूपादीनामध्यासादिना प्रतीयमानमेव। तथा च स्मरन्ति "श्रस्ति भाति प्रियं रूपं नाम चैक्यं विभेदतः। श्राद्यत्रयं ब्रह्मरूपं जगद्रूपं ततोऽद्वयम्"॥ इत्यादिवाक्याच्च॥ १०॥

तच्छक्तिमयेन प्रतिभाव्यमानं जगद्धिष्टानस्य कारणस्य लिङ्गं गमकम्। ननु एतादृशमोहनमात्रेण जगद्र्पेण किमर्थं परिण्मिता, परिणामिन्याः यतत्वात् (?) परिणामस्यापि तत्त्वात् । अनेकेषां सत्यत्वे कथं ज्ञानेन व्यावर्त्तेत । वाढम् । व्यावहारिकपारमार्थिक-भेदेनाङ्की कृतत्वात् ॥ ११ ॥

नतु कथं होयः नानादीनां विद्यमानत्वात्। किंच नानादिष्वा-ध्यारोपितत्वात । तथा च सूत्राणि—"तत् कामित्वात्" (इत्य्) आरभ्य "मन्वानास्तरन्ति संसारम्" इत्यन्तानि गमकानि । सांख्य-कृद्भिश्च "नानापाधिषु यन्नानारूपं भात्यनलार्कवत् । तत् समं सर्वभूतेषु" इत्यादि ॥ १२ ॥

नजु सर्वेषां तद्व्याप्यत्वेन "सर्वं प्रकृतिमयम्" इति स्त्रेण सकलजनानां व्यावहारिकत्वेनैव सिद्धे सर्वेषां मोश्वापत्तिः। श्रत श्राह । तच्च व्यापकत्वञ्च । कालिकं कालसम्बन्धान्नेतव्यम् । नजु(?) सदा विद्यते सर्वेषां सततयथानेन(?) । तथा च सर्वं तद्र्पेण निश्चेतव्यं, न तु स्वरूपेण ॥ १३ ॥

श्रखएडेषु समस्तेषु उपाधिः सम्बन्धः यस्याः । समत्वात् । श्रुत्या च गम्यते ॥ १४ ॥

नतु पापपुर्यतारतम्येन स्वर्गनरकाद्युचावचेषु प्रविशामानाः तत्रस्थानामपेक्षयानुभवन्ति । तस्मात्र सर्वनियन्तृत्वम् इति चेत्र । यामेव भूतानि विशन्ति प्रविशन्ति तद्र्पेण श्रधिकारादित्यर्थः । तद्विषयमुत्तरत्र वक्ष्यति ॥ १५ ॥

नतु तद्र्पत्वं कथं सम्भवति, एकस्य सर्वत्रान्वयासम्भवादित्यते ब्राह "यदोतं यत्प्रोतम्" इति । येन कारणेन श्रोतं व्याप्तं येन जगता प्रोतं तन्तुपटवत् । इत्थं कारणं विहाय न कदापि वर्त्तते । कार्यं नाम कारणानन्यत्वम् । कारणसत्ताव्यतिरिक्तसत्ताशृज्यत्वमिति यावत् । तथा च सर्वे तद्रृपा इति नोक्तदेषः ॥ १६ ॥

नन्वाकाशवत् तद्व्यापकत्वं कथमत श्राह्—"तद्विष्णुत्वात्"। तस्य कारणस्य विष्णुत्वात् व्यापकत्वात् । विष्लृ व्याप्ताविति । उणादिना "णु" प्रत्ययः । तथा च श्राकाशवत् सर्वगतस्य नित्यः । तथा च स्त्रमपि ॥ १७ ॥

नजु जलस्थलनअश्रोकसामनेकेषामि एकयाधिष्ठातृत्वं न भाव्यते । श्रत श्राह्—"तते। जगन्ति कियन्ति' । तत एव कियन्ति, परमाणूनारभ्य भूतपर्यन्तानि जगन्ति उत्पद्यन्ते । तथा चैकशास्त्र-कर्त्ता(?) तत्सवैज्ञानं यथा भवति तीर्थतरः प्रभूतः तद्वद्त्रापि योजनीयम् । कुतः । तस्या एव मूलत्वात् कारणत्वात् । श्रुतिश्च "सु (?) मृत्युरासीत्' इत्यादि । तत् प्रथमत श्राकाशादिक्रपेण परिणमितेत्यर्थः ॥ १८॥

ननु एकस्यानेकरूपत्वं कथमुपपद्यते । परिणामोपलब्धेः । परिणामस्य अनेकपरिण्मितस्योपलब्धेर्द्रप्टत्वात् । लोके च मृदादिषु । श्रुतिश्च "तत् स्रष्टा' इत्यादिः । ब्रह्मस्त्रेऽपि "श्रंशा नानाव्यपदेशाद्' इत्यादि । ननु परिणामित्वव्यपदेशात् सर्वाकारं कारण्मासीत् । सर्वज्ञानेन विषयादिज्ञानानां प्रयोजनत्वमेव । तथा च परिणामस्य अनित्यत्वस्य दृष्टत्वात् "एष जनो अमृतः' इत्यादि-श्रुतिकोपोपलव्धिप्रसङ्ग इति चेन्न । नानास्वरूपेण् स्थितत्वेऽपि एकत्वं कृटस्थत्वम् अविरुद्धम् । न देषः । दृष्टत्वात् । घटादिषु मृत्वेनैवैकत्वम् । अत्र परिणामत्वञ्च विवृत्तत्वं (?) विषमसत्ताककार्यत्वम् । वाचारम्भणश्रुतिश्च कारण्स्यैव सत्यत्वं ब्रवीति ॥ १६॥

I have given the commentary as it is found in the transcript. Though full of mistakes and too much

succinct in many places, it is yet important as showing the traditional way of interpreting the Sūtras. Let us hope that the publication of this portion of the commentary may lead to the discovery of the whole work which will be an invaluable guide to the proper understanding of these unique Sūtras.

